

SEMINAR SEJARAH LOKAL

# STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINAN LOKAL

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL PROYEK INVENTARISASI DAN DOKUMENTASI SEJARAH NASIONAL

1983



# STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINAN LOKAL

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL PROYEK INVENTARISASI DAN DOKUMENTASI SEJARAH NASIONAL

#### DAFTAR ISI

|                                                                                                                                                                                                   | hal.        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Sambutan DIREKTUR DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAJ TRADISIONAL                                                                                                                                        | i           |
| PENGARAHAN DIREKTUR JENDRAL KEBUDAYAAN DE-<br>PARTEMEN P&K                                                                                                                                        | iv          |
| Tuan Bek dan Inlandsche Komandat Batavia oleh: Mona Lohanda.                                                                                                                                      | 1.          |
| Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan Lokal di Sumatera<br>Barat oleh : Mardanas Safwan                                                                                                       | 9.          |
| Kerajaan Ternate dan Tidore di abad ke XIV oleh : Frans Hitipeuw                                                                                                                                  | 25.         |
| Kepemimpinan dalam struktur Masyarakat Lio di Nusa Tenggara<br>Timur oleh : Munanjar Widyatmika                                                                                                   | 45.         |
| Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan Lokal di Surakarta oleh : Suyatno                                                                                                                       | 53.         |
| Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan di Daerah Surabaya<br>Suatu Studi perbandingan antara masa sebelum dan sesudah Per-<br>tengahan abad ke 18, oleh : F.A. Sutjipto Universitas GAJAH MADA | 63.         |
| Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan oleh: I Gusti Ngurah Bagus Universitas UDAYANA                                                                                                          | 77.         |
| Stratifikasi Sosial dan Kepemimpinan oleh : Onghokham Universitas INDONESIA                                                                                                                       | <b>8</b> 9. |
| KEPUTUSAN MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN                                                                                                                                                       |             |
| DAFTAR PESERTA – PEMBAWA MAKALAH                                                                                                                                                                  |             |
| DAFTAR PENINJAU SEMINAR SEJARAH LOKAL                                                                                                                                                             |             |
| LAPORAN PANITIA PENGARAH SEMINAR SEJARAH LOKAL                                                                                                                                                    |             |

### SAMBUTAN DIREKTUR DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL

## ARTI PENTINGNYA SEJARAH LOKAL DALAM PEMBANGUNAN NASIONAL

#### **PENGANTAR**

Seorang tokoh Antropologi yaitu A. Montagu menyatakan bahwa manusia sebagai salah satu bentuk kehidupan berbeda dengan makhluk hidup lainnya karena ia telah mampu mengarungi adaptive zone atau arena adaptasi secara aktif. Kemampuan manusia mengarungi arena adaptasi itu merupakan perwujudan betapa keunggulan manusia dalam menanggapi lingkungannya dalam arti luas serta segala tantangan yang dihadapi itu telah mendorong untuk belajar, menciptakan dan menyampaikan diri dengan mengembangkan kebudayaan yang tidak hanya mempermudah kehidupan tetapi yang pada gilirannya sebagai lingkungan buatan yang baru menguasai tingkah laku manusia. Demikian manusia berhasil membina dirinya dengan menanggapi lingkungannya secara aktif, mencoba memahaminya sebelum menentukan sikap dan berbuat.

Keberhasilan manusia mengarungi adaptive zone itu dimungkinkan karena kemampuannya untuk belajar dan mengajar atau menyampaikan pengalaman, pengetahuan dan idea-ideanya kepada sesamanya baik yang hidup segenerasi maupun yang hidup dalam generasi yang berla-inan. Kemampuan manusia untuk belajar dan mengajar itu merupakan faktor yang amat penting dalam perwujudan kebudayaan. Oleh karena itu sejarah kehidupan manusia pada hakekatnya merupakan perwujudan kegiatan belajar dan sekaligus merupakan pelajaran yang harus difahami oleh setiap orang yang ingin hidup bermasyarakat secara baik.

Di dalam proses belajar dan mengajar itu manusia tidak membatasi ruang maupun lingkup hidup. Di manapun manusia hidup ia akan mengajar pengetahuan, mencari pengalaman dan mengembangkan idea-ideanya sesuai dengan situasi dan kondisi setempat serta kemampuan perorangan maupun masyarakat yang bersangkutan. Akan tetapi lingkup pengetahuan yang diserapnya tidak terbatas pada apa yang tersedia di tempat dan dialami sendiri di suatu-waktu. Manusia dengan kemampuannya mengembangkan dan menggunakan lambang-lambang dapat memperoleh dan menyampaikan pengetahuan, pengalaman dan gagasan mereka secara intra generasi maupun inter generasi. Karena itulah maka pengetahuan manusia bersipat akumulatif semakin lama semakin bertimbun dan diperkaya oleh pengetahuan yang diwarisi dari generasi terdahulu maupun dengan apa yang mereka peroleh sendiri selama hidupnya.

#### SEJARAH

Berdasarkan kenyataan itu, dengan tepat pula A. Montagu menyatakan bahwa "Manusia telah menciptakan hari depannya melalui karyakaryanya hari ini atas dasar apa yang telah diperbuat di masa lampau". Berpegang pada pernyataan tersebut, maka segala peristiwa dan kejadian masa lampau yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat manusia menjadi penting artinya sebagai pedoman di masa kini serta pengarahan di masa mendatang.

Sejarah sebagai perwujudan tanggapan aktif manusia terhadap lingkungan dalam arti luas (termasuk segala tantangan yang dihadapi) merupakan cermin yang tidak hanya memantulkan wajah kemanusiaan di masa lampau, melainkan mengandung kekuatan inperatif terhadap orang yang mau bercermin untuk berbuat atau tidak berbuat. Pada gilirannya sikap dan tindakan atas dasar pengalaman sejarah itu akan mempengaruhi hari depan manusia yang bersangkutan.

#### SEJARAH LOKAL

Berkaitan dengan kehidupan sosial bangsa Indonesia yang sedang membangun, kedudukan dan peranan sejarah amat penting. Pengetahuan sejarah amat diperlukan bukan sekedar sebagai sumber pengetahuan yang inspiratif, akan tetapi juga sebagai pedoman untuk berkarya di hari kini serta menciptakan hari depan sesuai dengan cita-cita serta nilainilai Pancasila yang telah sama-sama kita sepakati.

Arti pentingnya sejarah bagi masyarakat Indonesia itu menjadi lebih kuat kalau diingat bahwa bangsa Indonesia merupakan masyarakat majemuk dengan latar belakang kebudayaan, kemasyarakatan, keagamaan dan sejarah yang beraneka ragam. Penggalangan persatuan dan kesatuan bangsa yang merupakan masyarakat majemuk merupakan pekerjaan yang tidak ringan dan harus diselenggarakan dengan seksama. Ia memerlukan kesabaran, ketekunan dan penuh pengertian baik di antara penyelenggara pemerintah maupun anggota masayarakat.

Untuk mendukung misi tersebut, diperlukan data dan informasi yang memadai tentang kebudayaan dan kemasyarakatan Indonesia baik untuk kepentingan penyusunan kebijakan dan pelaksanaan maupun untuk memperluas cakrawala masyarakat tentang negara dan bangsanya.

Mengingat kenyataan akan masyarakat Indonesia yang tersebar luas di kepulauan Nusantara dengan lingkungan fisik, sosial dan buda-ya yang beraneka ragam itu, maka pengetahuan sejarah yang diperlukan tidak terbatas pada apa yang terjadi secara nasional, melainkan juga apa yang terjadi secara lokal, yang justru selama ini kurang mendapat perhatian secara mendalam. Sejarah lokal yang benar-benar merupakan kejadian setempat maupun sejarah lokal sebagai kejadian setempat yang mepunyai kaitan secara nasional mempunyai kedudukan dan peranan informan, inspiratif, dan imperatif yang sama pentingnya dalam usaha memahami masa lampau, menghayati masa kini dan merencanakan masa depan bangsa karena pada hakekatnya masyarakat Indonesia itu bersifat Bhineka Tunggal Ika.

#### **TUJUAN SEMINAR**

Atas dasar pernyataan dan kenyataan itulah Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional. Direktorat Jendral Kebudyaan menyelenggarakan Seminar Sejarah Lokal yang sebentar lagi akan dibuka secara resmi oleh Ibu Direktur Jendral Kebudayaan Sebagaimana telah diungkapkan oleh Ketua Panitya, tujuan seminar ini antara lain ialah hendak mengundang perhatian para cendekiawan, khususnya sejarahwan, untuk memberikan perhatian pada peristiwa yang terjadi setempat (lokal) bukan untuk menonjolkan rasa kedaerahan yang sempit melainkan justru untuk mengungkapkan kesadaran sejarah sebagai satu bangsa yang teguh pendiriannya serta kuat berpegang pada cita-cita kemerdekaan sebagaimana tersimpul dalam mukadimah Undang-Undang Dasar 1945.

Akhirnya dengan segala hormat kita nantikan pengarahan Ibu Direktur Jendral Kebudayaan agar seminar mencapai hasil yang memadai dan bermanfaat bagi negara dan bangsa sesuai dengan dana yang disediakan, penggunaan waktu dan pemusatan pemikiran para peserta yang telah dicurahkan untuk keperluan ini.

Direktur Sejarah dan Nilai Tradisional Direktur Jendral Kebudayaan

Dr. S. Budhi santoso.

## PENGARAHAN DIREKTUR JENDRAL KEBUDAYAAN DEPARTEMEN P DAN K

Dalam kehidupan budaya nasional, sejarah bangsa wajar kita beri tempat berprioritas tinggi. Sejarah bangsa itulah, yang justru mempersatukan semua individu sebagai unsur bangsa kita, yang telah berjuang untuk mencapai kemerdekaannya dengan tujuan mewujudkan masyarakat adil dan makmur atas dasar Pancasila dan Undang-Undang Dasar 1945, sambil mempertahankan pula kepribadian sendiri, identitas budaya, sebagai ciri khas kebangsaannya.

Memang ciri khas kebangsaannya itu yang mampu mengangkat suatu bangsa subyek sejarah, karena justru kepribadiannya sendiri sanggup membuat sejarah bangsa. Atas dasar ciri khas dan sejarah itu pun suatu bangsa dapat dinilai Dalam tingkatan martabat yang sama dengan bangsa merdeka lain.

Sebagai bangsa yang berhasil mencapai kemerdekaannya atas kekuatan sendiri, sewajarnyalah kita merasa berkewajiban untuk mempelajari sejarah nasional kita dengan seksama. Perang Kemerdekaan dan semua peristiwa yang menuju ke tercapainya kedaulatan bangsa kita banggakan dan perhatikan sebagai unsur sejarah nasional yang paling menonjol. Seperti saya sebutkan tadi, hal itu wajar.

Namun demikian, riwayat serta keadaan kita sebagai bangsa, kita sadari pula sebagai bukan hanya meliputi saat kehidupan bangsa dalam jangkauan nasional. Sejarah bangsa secara nasional baru bisa diperhitungkan nilai, dan dalam kaitan, kemerdekaan bangsa sejak 1945. Akan tetapi, kita ketahui semua betapa jauh sebelumnya bangsa kita sudah hidup di wilayah ini, sekalipun, memang, belum dalam kaitan nasional sebagai satu bangsa yang berdaulat di seluruh wilayahnya, namun masih dalam batasan suku bangsa dan daerah masing-masing. Walaupun demikian dalam batasan itu pun, kita ketahui bangsa kita telah mampu juga membuat sejarah. Hal ini cukup terbukti dari aneka macam berita kesejarahan, yang telah beredar sejak awal sekali tentang wilayah kita, dan yang timbul baik di luar maupun di dalam daerah bersangkutan, meliputi, tidak jarang pula, kepentingan bagian besar, bahkan seluruh wilayah kita.

Maka dapat dikatakan, bahwa di bidang sejarahpun keadaan bangsa kita tepat sesuai dengan lambang negara yang telah kita pilih: Bhineka Tunggal Ika. Jelas pula, bahwa dalam mempelajari dan meneliti sejarah bangsa kitapun berkepentingan dengan menelaah aspek bangsa, ialah ke-bhineka-an, maupun ke-tunggal-annya.

Di bidang sejarah hal itu dengan sendirinya berarti, bahwa di samping sejarah yang berjangkauan nasional dan meliputi bangsa Indonesia secara menyeluruh serta sebagai bangsa berdaulat, kita pun mempelajari den meneliti sejarah yang terjadi pda masing-masing sukubangsa kita dan masing-masing daerah. Sejarah jenis itulah yang kita sebut dengan istilah teknis sejarah lokal dan yang sekarang ini kita jadikan pokok seminar.

Ingin saya garisbawahi di sini, bahwa dalam sejarah lokal itupun tampak jelas kaitan dengan keadaan sosial-budaya bangsa kita seperti telah disebutkan, yaitu Bhineka Tunggal Ika. Demikianlah dalam sejarah lokal itupun kita hadapi kedua aspek bangsa:

- Aspek bhineka, yaitu sejarah lokal yang meliputi peristiwa-periperistiwa terbatas dalam hubungan kehidupan masing-masing sukuangsa atau daerah.
- Aspek Tunggal Ika, yaitu sejarah lokal yang, sekalipun menyangkut peristiwa di daerah atau pada suku-bangsa tertentu, namun memiliki kaitan dengan peristiwa sejarah yang berjangkauan nasional, atau yang kejadiannya telah didasari pemikiran yang berjangkauan nasional.

Kedua aspek sejarah lokal itu sama pentingnya apabila dinilai dari sudut ilmiah, Maka aspek itu pula berhak dan perlu diperhatikan dan diteliti secara ilmiah.

Namun demikian, ingin saya tegaskan, bahwa ilmu beserta penelitiannya tidak bisa dilepaskan dari kehidupan manusia secara keseluruhan. Maksudnya, sebagai sarjana dan ilmiawan, dalam pekerjaan yang betapa ilmiahnya pun sifatnya, kita tidak mungkin melepaskan diri dari tanggung jawab kita sebagai manusia, termasuk tanggung jawab sebagai manusia Indonesia yang hidup di dalam perbatasan negara Indonesia dan dalam hubungan erat dengan bangsa Indonesia itu.

Hal ini saya anggap sangat penting dan hendaknya dijadikan pegangan dalam kehidupan ilmiah kita. Sejarah, lagi pula, termasuk bidang sosial-budaya. Dan, sebagaimana kita ketahui, penelitian di bidang sosial-budaya di Indonesia tidak jarang mengandung bahaya dapat menjerumuskan peneliti yang kurang berpengalaman dan waspada, dalam mempertajam unsur bhineka bangsa, ke-aneka-ragaman dan perbedaan-perbedaannya, dengan melupakan kaitannya dengan keadaan tunggal bangsa, yaitu dasar budaya yang diketahui memang sama serta tujuan kita untuk membina kesatuan dan persatuan dalam kehidupan bernegara.

Dalam usaha kita meningkatkan kesadaran bersejarah secara umum dan dalam penelitian sejarah lokal secara khusus, kita tidak ingin membangkitkan justru rasa kedaerahan atau kesukuan yang sempit.

Perhatian kita untuk keaneka-ragaman, ke-bhineka-an bangsa, bukan bertujuan memisah-misahkan dan memecah-belah. Unsur bhineka bangsa kita perhatikan untuk dapat menyajikan pilihan guna memberi nuansa, variasi warna-warni yang menarik dalam pengembangan kebudayaan nasional, namun dengan tetap berpijak pada kesamaan yang memang ada serta mengarah ke kesatuan dan persatuan bangsa, sesuai dengan prinsip Wawasan Nusantar.

Untuk bidang sejarah lokal secara khusus hal itu berarti, bahwa yang hendaknya ditekankan dalam perhatian kita ialah kesamaan dan kebersamaan dalam sejarah kita sebagai bangsa yang memiliki dasar budaya yang sama, memakai bahasa daerah yang semuanya termasuk rumpun bahasa yang sama dan hidup dalam wilayah yang sama serta telah se-

pakat membangun negara kesatuan dalam persatuan. Artinya, yang ditekankan bukan justru keaneka-ragaman pengalaman sejarah yang dapat merusak rasa kesatuan, memcah-belah bangsa dnan mempengaruhi kita untuk berpikiran kedaerahan atau kesukuan secara sempit.

Di samping itu saya merasa perlu pula mengingatkan di sini, bahwa sejarah merupakan ilmu, sehingga berkembang terus seperti ilmu-ilmu lain. Dan sebagaimana layaknya suatu ilmu, setiap penemuan dalam penelitian tentu tidak pernah mungkin dapat dianggap sebagai tuntas secara mutlak, sekalipun bersangkutan sendiri, dalam antusiasme bekerja, kadang kadang cenderung merasa telah mendapatkan sesuatu yang sefinal-finalnya. Hal ini memang sering menjadi masalah. Masyarakat awam acapkali kurang memahami sifat ilmu, yang dalam perkembangan selamanya bisa berubah, mengikuti terungkapkannya data yang tersedia dan yang juga selalu bisa bertambah-tambah. Demikianlah setiap ilmu berkembang tanpa henti-hentinya, tidak ada data yang dapat dianggap jawaban yang mutlak final.

Maka jelas kiranya; bahwa dalam pengungkapan hasil penelitian kita: perlu bersikap hati-hati dan bijaksana. Tanggungjawab sebagai sarijana dan ilmiawan memang dengan sendirinya menuntut sikap berhati-hati dan bijaksana itu; karena justru sarjana dan ilmiawan selalu sadar akan relatif-nya setiap penemuan.

Selanjutnya, ingin saya tegaskan kembali; bahwa sejarawan sebagai sarjan dani ilmiawan pula, memikul tanggungjawab sebagai warga negara Indonesia, anggota masyarakat Indonesia dan bangsa Indonesia, sehingga perlu tetap menyadari tujuan kita berbangsa dan bernegara, yaitu membina kesatuan dan persatuan. Penyebarluasan penemuan dan hasil penelitian yang bagaimana juga tidak dapat dianggap tuntas secara mutlak, dan yang mungkin bisa menimbulkan salah tafsir, salah paham, hendaknya dibatasi pada para ahli saja, yang mampu mengevaluasi relativitasnya dan mengerti sangkut paut ilmiahnya, bukan diedarkan untuk konsumsi masyarakat luas yang awam dan tidak terdidik dalam konvensi ilmiah secara umum dan ilmu sejarah secara khusus.

Dengan harapan, bahwa seminar ini akan berhasil meningkatkan kemampuan ilmiah, memperdalam kesadaran sejarah dan juga memperkuat tanggungjawab kita kepada negara dan bangsa, saya buka Seminar Lokal secara resmi.

dayaan eest ted camen kasata lada jeeriili keeli perint kala kala yang mer

in "er em ar diina er en de filir . Oragai i agree yang monalika dasar badar ya yang cari u ala rake dalar da debita rang sakengas dinagas kangasakik nampak badas riyan mara na rake - ulive a ulive a ulive kang sake a na sake

with analog on the result accountable of the bound to be for

Semoga Tuhan Yang Maha Esa meridhoi sekalian usaha baik kita.

Direktur Jendral Kebudyaan

ash neumered asha sita crited to a Prof. Dr. Haryati Soebadio garri

#### "TUAN BEK" DAN "INLANDSCHE KOMMADANT BATAVIA"

#### Mona Lohanda ARSIP NASIONAL R.I.

I

Menemukan sisi Betawi yang "indigenos" ternyata amat sulit. disebabkan oleh masalah kelangkaan sumber yang "indigenos" itu sendiri. Kalaupun menjumpai fakta yang kelihatannya "indigenos", itu pun diperlukan sikap amat berhati-hati mengingat pencipta fakta adalah juga dari sumber kolonial Belanda. Ditambah dengan praduga tentang miskinnya sumber tulisan di kalangan pendukung etnis Betawi, belum lagi dengan mencoba menyimak secara empiris asal-muasal kelahiran etnis Betawi, menguatkan dugaan akan kelangkaan yang nyaris memperlihatkan ketiadaan sumber "indigenos" Betawi.

Namun demikian, tumpuan masih dapat disandarkan kepada adanya sumber-sumber pemerintah Kolonial — yang walaupun bukan tanpa kritik —, agar setidak-tidaknya gambaran tentang sesuatu kelompok etnis hibrid Betawi masih dapat kita peroleh menurut alur historis.

Ciri pokok yang tidak bisa ditinggalkan dalam membicarakan etnis Betawi adalah unsur hibrid yang menjadikannya masih sendiri. Sebagaimana orang tidak lagi bisa secara mutlak menentukan kapan mulai terbentuknya masyarakat-masyarakat lama(old societies), maka masyarakat Betawi yang lebih muda usianya dibanding dengan etnis Jawa, Bugis, Melayu dan lain-lain juga sulit ditentukan secara pasti kapan mulai munculnya. Apalagi dengan mengingat pembentukan masyarakat macam apapun menempuh cara prosesual yang amat lama (long duree).

Untuk konteks Betawi proses pembentukan tersebut menjadi agak jelas dengan adanya pengaruh-pengaruh pendudukan VOC di permulaan abad ke tujuhbelas. Sudah barang tentu di abad-abad sebelumnya Sunda Kelapa sebagai kota bandar di pantai utara Jawa Barat mengalami arus ke luar masuk unsur yang datang dan pergi, kelompok-kelompok yang hanya singgah ataupun yang menjadi penetap. Dari sebuah deskripsi tahun 1622 diperoleh gambaran akan adanya suatu kehidupan yang memberi ciri kemajemukan yang khas, " . . . Tidak ada hal yang lebih mempesonakan ataupun pemandangan yang lebih menarik daripada menyaksikan sejumlah besar bangsa yang hidup di suatu kota besar. Tiap-tiap bangsa tinggal di perkampungan masing-masing, menjalankan cara hidupnya sendiri-sendiri. Pada setiap saat orang menyaksikan adat tatacara yang baru, tingkah laku yang khas, beraneka-ragam kebiasaan, wajah dengan warna kulit yang berbeda-beda . . . . " hitam, putih, sawo matang dan kuning . . . . " Setiap orang hidup di mana ia suka, setiap orang berbicara dalam bahasanya sendiri-sendiri. Meskipun ada keaneka-ragaman adat tata-cara yang kadang-kadang kontras satu sama lain, seseorang dapat mengamati adanya suatu perpaduan yang menakjubkan di antara para penduduknya; ini semata-mata disebabkan oleh pandangan yang merupakan jiwa yang umum dimiliki para penduduk sehingga mereka bergerak sejalan dan harmonis di dalam segala hal, hidup tenang dan berbahagia di masa itu". (John Crawfurd, A Descriptive Dictionary of the Indian Island and Adjacent Countries. Kuala Lumpur, 1971).

Dari catatan ini sedikit banyak ditunjukkan bahwa ada berbagai kelompok etnis yang mendiami Batavia yang menjalankan corak kehidupan sendiri-sendiri entah itu pendatang bangsa Eropah, pendatang sesama pribumi Indonesia, orang-orang Cina dan Timur Asing lainnya.

Konfigurasi penduduk Batavia memang cukup menarik untuk disimak. Dari Laporan Tahunan yang sifatnya administratif (Algemeen Verslag atau administratief jaarlijksch Verslag) yang dibuat residen Batavia, penduduk wilayah pemerintahannya terurai dalam kelompok-kelompok: Europeanen, Chinezen, Arabieren, Mooren en Bengalezen, Inlanders.

Sebaliknya dalam Laporan Politik (Politieke Verslag) yang juga dikeluarkan setiap tahun, uraian tentang penduduk tersebut dalam kelompok Europeanen (dalam mana termasuk Nederlanders en Andere Vreemdelingen yang bukan bangsa Belanda), Kreolen, Mestiezen, Chinezen en Andere Vreemde Oosterlingen, en Inlanders.

Pada dasarnya perbedaan pengelompokan ini terletak dalam katagori jumlah (untuk algemeen Verslag), sementara dalam laporan politik yang dilihat adalah secara kelompok kesatuan tanpa memperhatikan jumlahnya. Jadi misalnya dalam sebuah Laporan umum, jumlah penduduk Batavia pada akhir Desember 1859, adalah:

| Europenen  | : | 4.504 jiwa    |
|------------|---|---------------|
| Chinezen   | : | 44.265 jiwa   |
| Arabieren  | : | 513 jiwa      |
| Mooren en  |   | -             |
| Bengalezen | : | 298 jiwa      |
| Inlanders  | : | 408.202 jiwa  |
| Jumlah     | : | 457.782 jiwa. |

Uraian lebih terperinci pada catatan sensus penduduk Batavia di tahun 1855 menjabarkan sebagai berikut :

I. Eropa dan kelompok yang sejenis/dipersamakan:

| a.   | Belanda (kulit putih) yang dilahirkan di Ne      | der- | 571 iima    |
|------|--------------------------------------------------|------|-------------|
|      | land atau di luar Hindia Belanda.                | •    | 571 jiwa.   |
| b.   | Belanda (kulit putih yang dilahirkan di Hindia   |      |             |
|      | Belanda                                          | :    | 1.141 jiwa. |
| · c. | Asing (kulit putih) yang lahir di luar Hidia-Ba- |      |             |
|      | landa.                                           | :    | 269 jiwa.   |
| d.   | Asing (kulit putih) yang lahir di Hindia Belan-  | 3    | 3           |
| -    | da.                                              | :    | 65 jiwa.    |
| e.   | Mestizo dan kulit berwarna lainnya               | :    | 2.099 jiwa. |
|      | Torol I                                          |      | 1 145 ::    |
|      | Jumlah                                           | •    | 4.145 jiwa. |

II. Pribumi dan kelompok yang dipersamakan,

| a. Cina b. Arab dan Timur Asing lainnya | : | 41.137 jiwa.<br>943 jiwa. |
|-----------------------------------------|---|---------------------------|
| c. Bumiputera                           | : | 348.504 jiwa.             |
| Jumlah                                  | : | 394.729 jiwa.             |

Secara lebih terperinci lagi, catatan ini meliputi keterangan tentang jumlah penduduk yang tinggal di wilayah pemerintah (Gouvernementslanden), yang berdiam di wilayah tanah pertelkulir, terbagi lagi atas laki-laki, perempuan, dan anak-anak.

Laporan Politik dipihak lain, lebih menunjukkan seberapa jauh sikap masing-masing kelompok terhadap kebijaksanaan pemerintah kolonial secara umum, kecenderungan-kecendurangan yang ada dalam kelompok, hubungan antara pimpinan kelompok dengan anggota warga etnis kelompok.

Dari konfigurasi yang terlihat di atas, maka lalu timbul pertanyaan siapakah yang dimaksud dengan "inlanders" itu?

Data dari Laporan Umum tidaklah menunjukkan penjelasan lebih lanjut tentang siapa-siapa yang termasuk sebagai keolmpok "Inlanders" itu, demikian pula halnya dengan uraian dalam Laporan Plitik. Dan barulah uraian tentang "Inlanders" ini dapat ditemuai dengan melihat kepada jabatan-jabatan kepala kelompok anak-negeri yang disebut "Inlandsche Kommandanten van Batavia", seperti tersebut di bawah ini:

"Kommandant der Balijers",

"Kommandant der Boegineezen en Maccassaren",

"Kommandant der Maleijers",

"Kommandant der Boeginezeen en Amboneezen",

"Kommandant der Soembawarezeen en Mandharezen",

"Kommandant der Parnarkkans",

"Kommandant der Oostzijdsche Javanen",

"Kommandant der Wetzijdsche Javanen",

#### ditambah dengan:

"Kapitein der Chinezen".

"Kommandant der Papangers",

"Mayoor der Mooren en Bengalerezen"

"Kommandant der kampong buitan de boom".

Jabatan-jabatan tersebut baru muncul dalam catatan resmi pemerintah kolonial dari masa sesudah 1820-an. Resolusi tanggal 25 September 1827 No. 2 menyebutkan bahwa Stad en Voosteden Batavia terbagi atas 12 distrik (sebagimana jabatan di atas) di situ dinyatakan bahwa masing-masing penduduk anak negeri sebagai kelompok secara administratif sehari-hari sepenuhnya berada dalam pengaturan para "wijkmeester" masing-masing yang berada di bawah para "kommandant" di masing-masing distrik. Dan bahwa kekuasaan para "kommandant" dan "wijkmeerter" ini tidak berlaku untuk kelompok "Papangers, Mooren en Chinezeen", karena kelompok-kelompok tersebut memiliki pula "wijkmeester"-nya sendiri. Patut pula ditambahkan, bahwa jabatan "Hofd der Arabieren" secara resmi baru muncul di sekitar tahun 1846, di samping jabatan "Hoofd der Mooren en Bengalezen" yang sudah ada terlebih dahulu.

Surat Keputusan 15 Maret 1828 nomor 8 menunjukkan hasil proses reorganisasi wilayah Stad en Voorsteden Batavia yang dinyatakan terbagi menjadi 5 distrik, yaitu :

wilayah "Stad en Voorsteden" wilayah "Oostersche district" wilayah "Zuider district" wilayah "Zuidwester district" wilayah "Wester district".

Di sekitar tahun 1830-an terjadi kembali pembagian distrik baru yaitu Batavia menjadi 7 distrik, dengan catatan bahwa distrik ke 6 diperuntukkan kelompok Cina ("Kapitein der Chinezen en als zoodanig hoofd van het zesde district"). Pembagian administratif yang ini berlangsung cukup lama, dan baru di sekitar tahun 1886 dimunculkan susunan pembagian wilayah yang baru dengan 4 "afdelingen", yaitu (Surat Keputusan 9 Juli 1886 no. 5C).

- a. Afdeling Stad en Voorstedn: distrik Penjaringan, distrik Pasar Senen, distrik Mangga Besar, distrik Tanah Abang, distrik Kepulauan seribu;
- b. Afdeling Mester Cornelis: wilayah Meester Cornelis, wilayah Bekasi, wilayah Kebayoran, wilayah cabangbungin;
- Afdeling Tangerang : wilayah Tengerang, wlayah Mauk, wilayah Balaraja;
- d. Afdeling Buitnzorg: wilayah Buitenzorg, wilayah Cibinong, wilayah Jasinga, wilayah Parung, wilayah Leuwiliang dan wilayah Cibarusa.

Untuk tiap-tiap distrik di afdeling Stad en Voorsteden Batavia masingmasing dikepalai oleh seorang "kommandant", sedangkan untuk tiaptiap wilayah di afdeling Meester Cornelis, Tangerang, dan Buitenzorg, dikepalai seorang "demang".

Pada dasawarsa pertama di abad dua puluh reorganisasi pembagian wilayah Batavia diadakan kembali yang sekaligus pula jabatan-jabatan pemuka anak negeri setempat mulai mempergunakan nama-nama jabatan: "regent, patih, wedana".

H

Dalam kehidupan folklor Betawi terutama di bidang teater rakyat ada satu posisi atau peranan yang nyaris hampir tak terpisahkan dalam gambaran-gambaran masyarakt anak negeri setempat sebagaimana disebutkan didalam reportoor-reportoornya. Jabatan ini yang disebut sebagai "bekmester", menurut lafal setempat, atau "tuan bek", yang dimaksudkan adalah "wijkmeester", di samping tuan tanah cina, pemilik tanah partikulir, para centeng atau jagoan dan lain-lain.

Melalui pengamatan ekspresi teater tersebut kesan akan besarnya wewenang para "wijkmeester" terlihat jelas, ini pun akan terungkap dalam aturan yang dibuat pemerintah kolonial guna mengatur pemerintahan anak negeri di Batavia. Sementara di pihak lain, pengaruh para "kommandat" tidak lah cukup kuat terasakan langsung kepada anak negeri. Bahwa ini pun dapat dilihat dari jabaran aturan kewenangan dan tugas dari "Inlandsche commandanten" tersebut.

Para "komandant" mengepalai suatu distrik, setiap distrik terbagi lagi dalam sejumlah "wijken" yang dapat diartikan semacam "kampung". Distrik ke enam yang diperuntukkan penduduk Cina juga mengenal "wijken" dan wijkmeesters" sendiri; demikian pula halnya dengan pengaturan bagi penduduk bangsa Eropa.

Keputusan yang memuat batasan tentang pengaturan anak negeri di Batavia, sebagaimana tersebut dalam Surat Keputusan tanggal 15 Maret 1828 nomor 8 itu|antara lain menggariskan bahwa:

- a. Pada setiap "wijk" ditempatkan seorang "Inlandsche wijkmeester" yang penunjukkannya harus dengan persetujuan residen Batavia, dan yang kedudukkannya berada di bawah "district commandant":
- Di dalam suatu kampung/wijk yang terdapat 25 keluarga Cina atau lebih, maka mereka diatur oleh "wijkmeester"nya sendiri, begitu halnya dengan penduduk bangsa Moor dan Bangalen yang memiliki "eigen commandant";
- c. Pada setiap distrik dibentuk sebuah "Districraad" yang diketuai oleg "Inlandsche commandant" distrik setempat, para penghulu dari mesjid-mesjid yang terdapat di wilayah dengan jumlah yang sama dengan para "wijkmeester" yang ada di distrik bersangkutan;
- d. Bilamana terjadi pertikaian di kalangan anak negeri, Dewan Distrik (Districraad) menentukan batas denda tidak melebihi f. 20,—. Untuk denda di atas f. 20,— yaitu antara f. 21,— f.50,— harus dimintakan persetujuan dari Landraad;
- e. Persoalan-persoalan yang lebih luas dan besar diselesaikan dalam Dewan Distrik yang lebih besar (een Grooter District Raad) yang terdiri atas empat kommandan distrik, penghulu dari masing-masing distrik ditambah dengan "hoofdpanghoeloe" dan "hofddjaksa" dari Landraad. Yang menjadi ketua dari dewan distrik ini adalah "district commandant" yang menduduki jabatan terlama dalam kedudukkannya sebagai "commandant";
- Districtraad tidak mengurus masalah-masalah kelompok penduduk cina.

Batas kewenangan dan tugas pokok para "wijkmmester" atau "kamponghoofd" pada garis besarnya disebutkan, bahwa :

1. "Wijkmeester" harus menjaga ketertiban, keamanan, ketenteraman wilayahnya, mengamati keadaan kesehatan penduduk secara umum, seperti jika ada epedemi, kerja para "vaccinateur", mengawasi pelaksanaan ordonansi dan aturan pada tingkat kampung masingmasing, mengatur jalannya pungutan-pungutan pajak, dinas kebakaran, jembatan, jalan, kanal, dan selokan, tempat-tempat latiahn menmbak; mengawasi pelaksanaan jaga/ronda malam dari jam 8 malam hingga 5 pagi.

(Secara lebih terperinci dijabarkan pula sanki-sanksi dalam pemeriksaan terhadap penduduk yang dijumpai berkeliaran tanpa membawa surat pas, yaitu jika anak negeri pribumi harus dihadapkan kepada "district commandant", jika bangsa Eropa dibawa kepada

"onderschout").

- Setiap bulan Januari setiap tahun harus melaporkan jumlah kuda dan gerobak yang dimiliki penduduk pribumi yang tinggal di wilayahnya:
- Menyelidiki dan mendapatkan kembali para budak yang melarikan diri:
- 4. Membuat catatan dan memberitahukan secara berkala setiap tahun semua penduduk di wilayahnya yaitu laki-laki di atas batas umur 14 tahun, pekerja bebas baik yang bekerja pada keluarga Eropah atau lainnya beserta anak isterinya;
- 5. Membuat catatan kelahiran, perkawinan, kematian di kalangan penduduk pribumi dan dalam waktu 14 hari mengirimkan salinannya kepada district commandant":
- 6. Jika seorang "wijkmeester" akan pindah rumah dari satu "wijk" ke "wijk" yang lain harus melaporkan kepada Asisten-Residen Batavia, dan mengusulkan pula pada saat yang sama seorang bawahan yang mewakili dalam menerima denda f. 10,- pada pengadilan sub-poena;

Untuk "distirct commandant" antara lain ditugaskan :

- 1. Mengawasi pelaksanaan tugas kewajiban para "wijkmeester" di wilayah masing-masing;
- Melaporkan pada Asisten-Residen Stad en Voorsteden Batavia setiap pagi jam 8.00 secara in persoon segala hal kejadian di wilayahnya sebagaimana yang dilaporkan para "wijkmeester";
- Mengawasi adanya pertemuan-pertemuan rahasia dan yang tidak mendapat ijin di wilyah masing-masing;
- 4. Menyelenggarakan pertemuan "Districraad" dua kali dalam seminggu pada hari Selasa dan Jum'at membicarakan segala keluhan, tuntutan dan pertikaian-pertikaian yang timbul di kalangan penduduk anak negeri di wilyahnya;
- Menangani persengketaan-persengketaan kecil, huru-hara atau perkelahian anak negeri;
- 6. Hal-hal yang dibicarakan didalam "Districtraad" ataupun yang diselesaikan diluar "raad" harus dipalorkan tertulis dalam bahasa Melayu yang disampaikan dalam setiap pertemuan dan salinannya dikirimkan kepada Residen Batavia.
- 7. Mereka yang tidak puas dengan keputusan para "district commandant" boleh mengajukan perkaranya kepada Residen Batavia:
- 8. Papan tanda pengenal dimuka rumah dengan lambang kerajaan Belanda bertuliskan "District Kommandant van hot district"
  Para "kommandant" ini juga masih mengucapkan sumpah di hadap-Residen Batavia menurut agama masing-masing dengan menyatakan bahwa

"Di dalam tugas yang dipegangnya berjanji dan bersumpah untuk tidak menerima atau/dan memberi hadiah kepada siapa pun".

"Bersumpah setia kepada kekuasaan yang lebih tinggi di atasnya, dan hanya menerima perintah dari Residen, serta bersama para bawahannya melaksanakan perintah tersebut",

"Akan memperlakukan para bawahan secara adil, menurut aturan hukum, dan tidak memihak".

"Sebagai Kommandant di dalam menangani perkara tidak akan menerima hadiah dari siapapun;

"Mengusahakan segala daya demi untuk menjaga ketenteraman dan ketertiban".

"Memenuhi kewajibannya dengan segala kesadaran pengetahuan yang terbaik tidak akan menyimpang dari kewajiban dalam keadaan apa pun, dalam susah dan senang, dengan rasa suka atau pun tidak suka, dalam keadaan persahabatan atau pun dalam suasana permusuhan".

Kembali kepada pengamatan ekpresi repertoar dari bentuk-bentuk teater rakyat Betawi, terlihat bahwa yang lebih dikenal penduduk adalah sang "tuan bek" ini, terutama dalam soal pemungutan pajak, surat pas, pencatatan sipil, ronda malam dan beberapa hal yang langsung berkenaan dengan pola kehidupan sehari-hari. Terlebih-lebih para "wijkmeesters" yang berada di lingkungan tanah-tanah partikelir di wilayah "Ommelanden" yang sedikit jauh dari pengawasan pemerintah pusat di kota.

Banyak laporan Politik Batavia mengatakan bahwa kepada para kepala anak negeri (maksudnya "Inlandsche Kommadanten" ini) diberikan jenjang kepangkatan tertentu, dimaksudkan agar di satu pihak mereka dapat menikmati hak istimewa sosial yang memang diperlukan dan lain pihak dengan kepangkatan itu mereka dapat menjalan pengaruhnya terhadap kelompok bangsanya. Pangkat yang diberikan kepada pemuka anak negeri ini adalah "luintenant" dan "kapitein". Yang sudah pensiun mendapat pangkat "luintenant of kapitein titulair". Pangkat ini tidak lagi diberikan sesudah tahun 1907, pada waktu itu semua jenjang jabatan pangreh praja dari Binnenlands — Bestuur diseragamkan untuk seluruh wilayah Hindia Belanda. Sedangkan untuk jabatan pemuka anak negeri bukan pribumi seperti cina, Moor, Bengal dan Arab, kepangkatannya adalah "luitenent". "Kapitein" dan "mayoor, yang harus dipertahankan hingga berakhirnya masa kekuasaan Hindia — Belanda di tahun 1942.

Bagi pemerintah Batavia, para "Inlandsche Kommandanten" ini tidaklah banyak mengancam suasana tertib aman kekuasaan kolonial, karena menurut penilaian mereka yang lebih perlu diamanti adalah para kepala anak negeri di wilayah tanah partikelir sebab mereka ini ditunjang oleh wewenang "Policioneel", dan dibayar oleh para tuan tanah setempat. Tambahan lagi, para "kommandant" yang diangkat pemerintah Batavia atas saran Residen Batavia ini hanya memperoleh gaji antara f.100 - - f. 150.- sehingga dikatakan pula bahwa dalam segi kesejahteraan tidaklah dapat dikatakan tingkat kemakmuran hidup para "kommandant" ini cukup tinggi. Bahkan perlu dipikirkan perbaikan dengan menaikkan pendapatan mereka. Hanya mereka yang dalam jabatan lebih lama dapat memperoleh gaji yang lebih tinggi.

Kondisi kemakmuran yang dialami para "kommandant" ini juga mewakili gambaran tingkat kehidupan anak negeri. Artinya tingkat kemakmuran secara umum tidak lah begitu begitu, sekalipun tentu ada penduduk yang berkecukupan tetapi kemiskinan juga tidak terlihat jelas. Di wilayah bagian Selatan dan Timur kota, tingkat kemakmuran penduduk umumnya lebih baik dari penduduk wilayah bagian tengah kota (Stad on Voorsteden), karena kebanyakan adalah petani yang mengerjakan tanah-tanah pertanian. Di wilayah bagian Barat agak lebih rendah tingkat kemakmuran yang dimiliki penduduk, karena acapkali mereka mengalami panen yang buruk. Banyak pula di antara mereka yang pergi ke Batavia untuk bekerja sebagai kuli.

Oleh adanya banyak perbedaan dalam pengertian bahwa masingmasing kelompok penduduk di Batavia memiliki karakternya sendirisendiri, dapat dikatakan hubungan antara penduduk anak negeri pribumi dengan kelompok bangsa Eropa, Cina ataupun Arab dalam bentuk yang setaraf, amat kecil kalau mau dikatakan hampir tidak ada. Lain halnya dengan kelompok-kelompok Mestizo;, Moor, Bengalen, yang diduga karena ada sedikit banyak persamaan sifat dan kebiasaan yang membuat mereka lebih mudah bercampur-gaul dengan penduduk anak negeri pribumi di Batavia.

Di dalam hal pelapisan atas dari penduduk anak negeri ini, selain kelompok "beambten en hoofden" ini terdapat pula kelompok yang tidak kurang pentingnya berperanan, yaitu yang disebut sebagai "geestelijke hoofden en beambten". Pada kelompok ini dimasukkan: "hoofdpanghoeloe", "destrictspanghoeloe", ..panghoeloe bij Landraad", "naib", chatib", "modin", "merbots", "bilal". "goeroe ngadjie's", "hadjies", "imam", "santires", dan lain-lain.

Tentu diperlukan penelitian yang lebih luas, melebar dan mendalam jika gambaran yang lebih komprohensif mau didapatkan, tetapi tulisan ini akan berhenti hanya pada "tuan bek" dan "kommandant Batavia" saja, yang ini pun jauh daripada lengkap.

#### STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINAN LOKAŁ DI SUMATERA BARAT

### Mardanas Safwan DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL

I

Dewasa ini kata Minangkabau mempunyai pengertian yang identik dengan istilah Sumatera Barat. Perkembangan Sejarah Minangkabau menunjukkan bahwa daerah geografis Minangkabau tidak merupakan bahagian dari daerah propinsi Sumatera Barat sekarang. 1)

Istilah Minangkabau mengandung pengertian kebudayaan di samping makna geografis. Ada suku bangsa Minangkabau, ada kebudayaan Minangkabau, tetapi tidak ada suku bangsa Sumatera Barat, maupun kebudayaan Sumatera Barat. Daerah Minangkabau dahulu terdiri atas kesatuan geografis, politik-ekonomis dan kultur-historis, lazim disebut "Pesisir", "Darek", dan "Rantau". 2)

Darek adalah daerah inti Minangkabau yang terdiri atas tiga daerah yaitu: Luhak Tanah Datar, Luhak Agam dan Luhak Limapuluhkota. Ketiga daerah ini oleh orang Minangkabau disebut "Luhak Nan Tigo" (Luhak Yang Tiga). Daerah inilah yang disebut daerah Minangkabau asli atau "Alam Minangkabau". 3)

Daerah yang terletak di lembah sungai dan anak sungai yang berasal dari daerah pegunungan Bukit Barisan dan bermuara di Selat Malaka maupun di Laut Cina Selatan disebut "Rantau", Penduduknya terutama berasal dari Darek dan merupakan daerah kolonisasi Alam Minangkabau. 4) Daerah Rantau ini bahkan kemudian meluas ke luar pulau Sumatera yaitu Semenanjung Melayu, khususnya "Negari Sembilan", Sampai sekarang menjadi sebutan dan slogan di Negeri Sembilan "BERAJA KE JOHOR, BERTALI KE SIAK, BERTUAN KE MINANGKABAU". 5)

Setelah Minangkabau berhubungan dengan Belanda pada pertengahan abad ke -17, mereka menanamkan bahagian pesisir barat Sumatera yang mula-mula jatuh di bawah pengawasan dan kekuasaan ekonomi serta politik-administratif Belanda dengan istilah "Sumatra's Westkust". Kemudian sesudah Belanda dapat meluaskan kekuasaannya pada abad ke-19 ke daerah "Alam Minangkabau" dan daerah-daerah lainnya mereka menamakan daerah ini "de Residentic Sumarta's Westkust", Jepang kemudian menamai daerah ini "Sumatera Kishi Kai—gan Shu", dan pemerintah Republik Indonesia menamakan Keresidenan, kemudian Propinsi Sumatera Barat. 6)

Strativikasi sosial dalam masyarakat Minangkabau tidak dapat digambarkan secara umum dan menyeluruh, karena pada kenyataannya stratifikasi sosial itu hanya berlaku dalam kesatuan sebuah desa (nagari) tertentu saja, atau sekelompok desa yang berdekatan. Pelapisan itu membagi masyarakat menjadi : urang asa (bangsawan), orang biasa dan orang yang paling rendah. Lapisan terakhir ini mungkin dapat dihubungkan dengan budak dalam arti yang lebih ringan. 7)

Perbedaan lapisan sosial dapat dihubungkan dengan perbedaan kedatangan suatu keluarga ke dalam suatu tempat tertentu. Keluarga yang mula-mula datang dianggap sebagai keluarga bangsawan. Karena itu mereka dalam masyarakat Minangkabau juga dikenal sebagai **urang asa** (orang asal). Penghulu umumnya diangkat dan dipilih dari golongan ini oleh kaum yang bersangkutan. Keluarga yang datang kemudian, tetapi tidak terikat seluruhnya kepada keluarga asal, dapat menjadi orang biasa atau golongan pertengahan dalam masyarakat yang bersangkutan. Tidak demikian halnya dengan keluarga yang datang kemudian dan menumpang pada keluarga yang datang lebih dahulu dengan jalan menghambakan diri. Mereka itulah yang dianggap paling rendah dalam masyarakat yang bersangkutan. Jumlah orang yang menghambakan diri sangat sedikit, makin lama makin berkurang, karena diterima keluarga tempat menumpang sebagai anggota keluarga sendiri. Bahkan semenjak tahun 1876 golongan ini boleh dikatakan tidak ada lagi dalam masyarakat. 8)

Menurut konsepsi orang Minangkabau, perbedaan lapisan sosial ini dinyatakan dengan istilah: kamanakan tali paruik, kamanakan tali budi, kamanakan tali ameh dan kamanakan bawah lutuik, yang terutama dilihat dari sudut seorang urang asa. Seorang kamanakan tali paruik adalah keturunan langsung dari suatu keluarga urang asa. Kamanakan tali budi adalah keluarga yang datang kemudian, tetapi karena kedudukan mereka yang tinggi di tempat asalnya, mereka dapat membeli tanah yang cukup luas di tempat yang baru. Mereka kemudian dianggap sederajat dengan keluarga urang asa. Kamanakan tali ameh adalah pendatang baru yang mencari hubungan dengan keluarga urang asa, tetapi kemudian mereka tidak tergantung kepada belas kasihan keluarga urang asa. Kamanakan bawah lutuik adalah orang yang menghamba pada keluarga urang asa, mereka sungguh-sungguh tidak punya apa-apa dan hidup dari membantu rumah tangga urang asa. 9)

Disamping istilah kamanakan juga lazim digunakan kata "anak buah" yang berarti orang suruhan dari penghulu. Mereka melakukan kerja berat dan berbahaya seperti membuka hutan untuk dijadikan sawah atau ladang dan menjaga keamanan nagari sebagai pagar kampung. Tiap-tiap nagari mempunyai sejumlah anak buah barisan pengawal yang anggota-anggotanya ahli menggunakan senjata tajam dan bersilat. Mereka, lazim disebut dubalang (hulubalang), mereka ini umunnya terdiri dari lapisan sosial yang paling bawah 10)

Kedudukan dubalang, makin lama makin dihargai dalam masyarakat, lebih-lebih kalau dihubungkan dengan peranannya memadamkan kerusuhan, apalagi kalau diikutkan dalam pertempuran. Di antara mereka ada juga yang jadi terkenal, karena berhasil dalam melaksanakan tugasnya11)

Mengenai pola kepemimpinan dapat dikatakan bahwa sulit untuk melihat suatu pola yang jelas dalam masyarakat Minangkabau. Hanya dua kali dalam sejarahnya sebahagian besar daerah Minangkabau patuh pada suatu kekuasaan, tunduk pada satu ideologi dan mempunyai tentara nasional yaitu zaman raja Adityawarman (± 1347 – 1375) dan di zaman Gerakan Padri (± 1800 – 1840). Kedua kekuasaan yang timbul sebagai meteor itu hapus, karena mendapat reaksi hebat dari kalangan yang ingin

menegakkan dan melanjutkan sistem komunalisme nagari kembali berdasarkan ikatan darah. 12)

Raja Minangkabau yang berkedudukan di Pagarruyung tidak mempunyai kekuasaan yang nyata, raja hanya dianggap sebagai tokoh sakral orang bertuah yang merupakan lambang kerajaan Minangkabau, ia tidak mempunyai kekuasaan politik. Kekuasaan terpecah menurut jumlah nagari sebagai daerah otonom dalam kerajaan Minangkabau. Yang sebenarnya berpengaruh dan memegang tampuk pimpinan di Minangkabau adalah penghulu. Ia seorang penguasa otonom, mempunyai daerah (sawah dan ladang), rakyat (Kemenakan) yang mematuhi segala undang-undang yang dibuatnya. Nagari tempat penghulu berkediaman, adalah suatu federasi penghulu yang pada hakeketnya merupakan sebuah republik kecil. Gabungan republik genealogis ini jumlahnya mendekati seribu buah dan hubungan dengan sesamanya longgar yang disebut Minangkabau. 13)

Mengenai kekuasaan penghulu, pepatah adat mengatakan:

"kamanakan barajo ka mamak mamak barajo ka panghulu panghulu barajo ka mupakat mupakat barajo ka alua jo patuik"

(kemanakan beraja pada mamak mamak beraja ke penghulu penghulu beraja pada mupakat mupakat beraja pada alur dan patut) 14)

Kedudukan dan fungsi sebagai penghulu berdasarkan pilihan seluruh anggota keluarga (perut, kaum dan suku) dan karenanya tidak dipusakai oleh anak maupun oleh kemanakan kandung. Seorang penghulu adalah ningrat jabatan dengan hak istimewa yang melekat pada gelar pusaka yang dipakainya sebagai penghulu.

Sebagai penghulu ia bergerar datuak (datuk), ia bertindak sebagai administrator dan pembina-pemelihara harta pusaka keluarga dalam bentuk tanah dan rumah pusaka. Sebagai anggota kerapatan adat dalam nagari ia terutama mewakili dan membela hak keluarga yang dipimpinnya. Sebagai penghulu kaum yang mengepalai kaum (sukunya) seorang penghulu itu bernama penghulu suku. Ia hanya berkuasa dalam suku yang dipimpinnya, sedangkan di luar sukunya ia tidak mempunyai kekuasaan. Anggota suku yang berada di bawah kekuasaan seorang penghulu suku dinamai kamanakan atau ada juga yang menamakan anak kamanakan.

Di dalam nagari, penghulu suku merupakan anggota kerapatan adat memilih salah seorang dari mereka untuk diangkat menjadi **penghulu** kepala yang akan mengepalai nagari yang bersangkutan. 15)

Di daerah Rantau keadaannya agak berbeda dengan daerah Minangkabau asli. Di daerah itu kedudukan penghulu hanya mengurus masalah adat, sedangkan urusan pemerintahan dipegang oleh seorang kepala yang kedudukannya sama dengan kedudukan seorang raja. Kedudukan sebagai seorang raja tidak diturunkan kepada kemanakan seperti di Minangkabau asli, tetapi diturunkan kepada anak. Keadaan ini juga berlaku di daerah pesisir, umpamanya di Indrapura. Di daerah pesisir khususnya Pariaman dan Padang, keadaannya hampir sama dengan di daerah rantau. Daerah Pariaman mengenal gelar Sutan, Sidi dan Bagindo bagi golongan yang mempunyai kedudukan maupun fungsi mendekati golongan ningrat di Jawa, dan mereka ini disebut orang berbangsa. Orang berbangsa di Padang memakai gelar Sutan atau Marah di depan namanya, gelar itu dapat diturunkan kepada anak, tetapi tidak kepada kemanakan. Nama suku dan gelar pusaka tetap diterima dari pihak ibu. Orang dari daerah Pariaman juga banyak yang memakai gelar penghulu yaitu datuk, karena mereka itu umumnya juga berasal dari daerah Luhak Nan Tigo. 16)

Satu golongan lagi yang mempunyai pengaruh besar dalam masyarakat, tetapi tidak mempunyai kekuasaan yang nyata adalah kaum ulama

Sebelum Gerakan Padri ulama hanya berperanan sebagai pendidik dan pembimbing kehidupan rokhani masyarakat. Kedudukan dan fungsi ini tidak diimbangi oleh kekuasaan penguasa pemerintahan, yang menyebabkan para ulama merasa tidak puas.

Sesudah Gerakan Padri, maka para ulama mulai mendapatkan hak mereka. Mereka mulai diikut-sertakan di kerapatan adat dalam nagari, dan dimasukkan sebagai anggota dewan pemerintahan nagari. Mulai saat ini kaum ulama mendapat pengaruh dalam masyarakat, wibawa mereka diakui oleh masyarakat di samping penghulu, mereka juga mendapat sebutan Tuanku Imam atau Tuanku Syech. Kekuasaan dalam nagari dipegang oleh "orang yang empat jenis", yaitu : penghulu, ulama (imam — chatib), manti (cerdik pandai) dan dubalang. 17)

II

Setelah Belanda berkuasa di Sumatera Barat pada pertengahan abad ke-19, terjadi perobahan dalam susunan masyarakat yang terikat pada birokrasi Pemerintah Hindia Belanda. Sistem pelapisan sosial yang lama makin hilang atau bertukar mengambil bentuk lain.

Sistem pelapisan dalam masyarakat yang didasarkan kepada penguasaan tanah tidak begitu besar lagi peranannya. Tanah yang diusahakan, terutama untuk perdagangan, sudah tidak mendatangkan hasil yang banyak. Karena itu penghasilan yang didapat dari tanah boleh dikatakan tidak bertambah, sehingga hasil yang ada makin sedikit dengan makin bertambahnya keturunan mereka. Orang-orang yang sepenuhnya terikat kepada tanah, akhirnya kehidupannya menjadi susah, dan ada juga yang menjadi miskin.

Orang yang mengerti dan tahu akan perobahan zaman, mencari usaha lain untuk mendapatkan hasil, yaitu dengan jalan berniaga. Ternyata banyak diantara mereka lebih cepat mendapat kemajuan di bidang ini, sehingga dengan kekayaan yang mereka peroleh, mereka bisa juga naik derajatnya dalam masyarakat. Bila kenaikan mereka ini disertai dengan kemunduran dari golongan urang asa, terjadilah keadaan yang berbeda dari yang ada sebelumnya.

Dalam pada itu terbuka lapangan kerja pada pemerintah dalam sektor kepegawaian, menyebabkan timbulnya golongan elite yang baru. Proses ini memberikan pengaruh pula terhadap perobahan sistem pelapisan sosial yang tradisional di Minangkabau, 18)

Perobahan nilai yang disebabkan oleh perobahan pelapisan sosial dapat dilihat dari ungkapan yang populer pada saat itu:

"dahulu karakok nan bajelo kini siriah nan dimakan dahulu asa nan baguno kini pitih urang tanyokan"

Pitih (uang) memainkan peranan yang sangat menentukan dalam masyarakat. Sistem ekonomi berdasarkan uang, membebaskan manusia dari ikatan tanah, uang membuat manusia merdeka untuk bergerak dan lepas dari ikatan tanah. Uang mempermudah dan memperpendek proses memenuhi kebutuhan hidup sehari-hari. Ikatan adat menjadi longgar dan peranan penghulu (ninik mamak) sebagai pimpinan adat menjadi berkurang. 19) Walaupun secara tradisional kedudukan penghulu mulai berkurang peranannya tetapi oleh Pemerintah Hindia Belanda mereka dipergunakan untuk menanamkan dan mengembangkan kekuasaannya di Sumatera Barat. Sekarang kepatuhan orang kepada penghulu umumnya dikaitkan dengan hubungan mereka dengan sistem administrasi Pemerintahan Hindia Belanda.

Walaupun secara tradisional kekuasaan penghulu di tiap-tiap nagari menjadi berkurang, tetapi dalam lingkup supra nagari dan Sumatera Barat menjadi bertambah. Kalau dahulu seorang penghulu hanya berkuasa dalam lingkungan kaum dan nagarinya saja, maka sekarang kekuasannya menjadi luas. Banyak penghulu yang diangkat menjadi pegawai pemerintah HIndia Belanda seperti jaksa, demang, guru dan lain-lain yang mempunyai kekua-

saan formal dalam masyarakat.

Di samping itu banyak pula penghulu yang menjadi tokoh ulama seperti H. Mansur Daud Datuk Palimo Kayo, HAMKA Datuk Indomo dan lain-lain yang kepemimpinan mereka diakui di seluruh Sumatera Barat. Selain itu ada pula penghulu yang menjadi tokoh partai politik seperti H. Datuk Batuah yang juga terkenal di Sumatera Barat.

Selain dari itu ada pula seorang penghulu yang diangkat menjadi anggota Volksraad yang bergelar Datuk Kayo. Bahkan beliau ikut mendirikan Fraksi Nasional di Volksraad yang dipimpin oleh M.H. Thamrin. Anggota lainnya adalah: Kusomo Utoyo, Dwijosewoyo, Datuk Kayo, Muchtar, Teuku Nyak Arif, Suangkupon, Pangeran Ali, Sutadi dan R.P. Suroso.28)

Setelah Belanda berkuasa di Sumatera Barat, mereka menerapkan sistem pemerintahan menurut pola yang dijalankan di Jawa. Sejak tahun 1830 mulai diperkenalkan jabatan Regen yang dimulai dengan nagari Batipuh Padang Panjang. Regen yang mengepalai nagari Batipuh, akhirnya pada tahun 1841 memimpin perlawanan terhadap Pemerintah Hindia Belanda yang rakyatnya dipasakan melakukan rodi kopi. Pada tahun 1860 mulai diperkenalkan jabatan Laras yang mengepalai satu negeri atau beberapa nagari. Kemudian sejak tahun 1914 diperkenalkan jabatan kepada nagari (Angku Palo), kepala kecamatan (Assisten Demang), Demang dan Asisten Residen yang mengepalai kabupatan (Luhak), yang dikepalai oleh Tuan Luhak, 21)

Dalam pada itu kaum ulama yang telah mulai dapat pengaruh dan kedudukan nyata dalam masyarakat sesudah Gerakan Padri baik dalam nagari maupun supra nagari, oleh Belanda dipertentangkan dengan kaum Penghulu untuk saling berebutan pengaruh. Sebagai pimpinan informal yang berada di luar kekuasaan resmi Pemerintah Hindia Belanda, kaum ulama makin lama makin berpengaruh dalam masyarakat Sumatera Barat. Kaum ulama muda yang muncul di Sumatera Barat pada permulaan abad ke-20 telah membawa paham modernisme Islam.

Pada masa sebelumnya di Sumatera Barat pendidikan Islam dipengaruhi oleh kaum tradisional yang terkenal dengan nama kaum Tua. Mereka lebih memperhatikan persoalan agama dalam arti yang sempit, sering juga pada soal ibadah semata-mata. Untuk mereka Islam itu lebih terbatas pada persoalan fiqh, kadang-kadang juga disertai dengan paham mistik dan tarikat. Mereka mengakui taqlid dan menolak iditihad.22)

Sebaliknya kaum yang lebih terkenal dengan sebutan Kaum Muda modernis mempunyai kesediaan besar untuk mengadaptasi cara-cara berorganisasi, pendidikan, serta pemikiran Barat, termasuk cara misi Kristen, sejauh ini tidak dianggap bertentangan dengan dasar Islam. Dalam sekolah kaum muda dimasukkan mata pelajaran umum, di samping bahasa Arab, juga bahasa Belanda dan Inggris di ajarkan. Dalam sekolah yang dipentingkan adalah pengertian bukan hafalan. Pembicaraan tentang Islam tidak terbatas di surau atau di mesjid saja, tetapi juga melalui pers dan dengan jalan tabligh, dan persoalan itu sampai kepada masyarakat umum.23)

Kaum intelektual Barat sebagai golongan ketiga antara kaum adat dan kaum ulama dibangun dan dibina oleh Belanda di Sumatera Barat sejak tahun 1873. Pada tahun itu dibuka di Bukittinggi "Sekolah Raja" yang murid-muridnya berasal dari anak-anak kaum adat maupun kaum ulama. Dengan bertambah luasnya kekuasaan Belanda di Sumatera Barat, mereka berusaha memantapkan dominasi politik dan ekonominya. Tenaga dan unsur pengembang kekuasaan Belanda mulai disiapkan secara berencana. Anggota dan alat pemerintahan yang pandai tulis-baca, berpengetahuan umum dan sekedar dapat mengerti bahasa Belanda, kian lama kian dirasakan keperluannya.

Pendidikan menghasilkan kaum terpelajar yang mata dan hatinya terbuka bagi banyak kepincangan masyarakat, yang tidak terlihat maupun dihiraukan sebelumnya. Daya kritik timbul, dipupuk oleh ilmu pengetahuan, tidak saja ditujukan pada masyarakat sendiri, tetapi juga pada kekuasaan asing sebagai penjajah. Golongan terpelajar ini kemudian ditampung dalam wadah pergerakan kebangsaan.24)

Begitulah perobahan sosial-ekonomis dengan segala aspeknya ikut mempengaruhi kedudukan dan status seseorang dan juga terhadap nilainilai yang mendukung stratifikasi sosial.25) Penghulu yang diangkat mengepalai suatu nagari, didampingi oleh pimpinan yang terdiri dari tiga unsur yang dinamai dengan istilah "tungku tigo sajarangan" yaitu: ninik mamak (penghulu), alim ulama dan cerdik pandai. Anggota dewan ini, walaupun tidak mendapat penghasilan tetap dari pemerintah Hindia Belanda, mereka termasuk aparat pemerintahan nagari. Jabatan paling tinggi dalam bidang pamong praja yang dipegang oleh orang Sumatera Barat pada waktu itu dalam jajaran Pemerintah Hindia Belanda adalah demang dan jaksa, tamatan "Sekolah Raja" di Bukittinggi.

Sebagai pejabat pemerintah Hindia Belanda dan pemimpin formal dalam masyarakat, seorang demang kadang-kadang juga mempunyai pengaruh yang besar dalam masyarakat. Untuk menjaga agar mereka ini jangan terlalu berpengaruh, maka oleh Pemerintah Hindia Belanda seorang demang tidak boleh lebih dari tiga atau empat tahun di satu tempat.26)

Kaum ulama yang telah muncul sebagai golongan yang paling berpengaruh di Sumatera Barat pada waktu itu, mereka berada di luar kekuasaan formal pemerintah Hindia Belanda. Sebagai pemimpin informasi yang bergerak dalam bidang agama dan pendidikan, mereka mempunyai banyak pengikut di kalangan masyarakat luas di Sumatera Barat.

Salah seorang dari ulama terkenal di Sumatera Barat pada permulaan abad ke-20 adalah Syech Moh. Jamil Jambek atau terkenal dengan panggilan "Inyiak Jambek". Beliau dilahirkan di Bukittinggi pada tahun 1860. Waktu muda beliau terkenal sebagai seorang parewa yaitu pemuda yang tidak mengacuhkan agama, peraturan dan sopan santun atau pemuda yang makan "masak mantah".

Setelah berumur 22 tahun beliau mulai tobat dan menjalankan perintah agama dan naik haji ke Mekah. Kemudian beliau keliling Malaya, dan sesudah kembali ke Sumatera Barat mengajar di beberapa tempat, dan akhirnya menetap di kampung beliau sendiri yaitu Nagari Tangah Sawah kota Bukittinggi. Selain dari scorang ulama besar, Syech Jamil Jambek juga seorang ahli hisap yang terkenal kepandaiannya. Murid Inyiak Jambek datang dari berbagai daerah di Sumatera Barat, dan mereka ini ikut menyebarkan paham modernisme Islam di daerah ini.27)

Ulama lain yang juga terkenal pada masa itu adalah Haji Abdul Karim Amarullah atau terkenal dengan sebutan "Inyiak Rasul". Beliau dilahirkan di Maninjau pada tahun 1879, atau tepatnya nagari Sungai Batang. Pada usia 16½ tahun Abdul Karim Amarullah naik haji ke Mekah, dan menetap di Mekah selama beberapa tahun. Dalam usia 23 tahun beliau pulang ke tanah air dan mengajar agama di Sungai Batang. Dan kemudian pindah ke Padang Panjang mengajar dan menjadi salah seorang tokoh pimpinan "Sumatera Tawalib".

Pada tahun 1926 bersama H. Abdullah Ahmad, Inyiak Rasul berangkat ke Mesir untuk memperoleh gelar Doktor Honoris Causa dari Universitas Al Azhar di Kairo.28)

Murid-murid dari kedua ulama terkenal itu tidak saja berasal dari pulau Sumatera tetapi juga dari Kalimantan Barat, Sulawesi Selatan, bahkan sampai ke Semenanjung Melayu. Sekembali mereka ke daerah asal masing-masing, mereka berperan sebagai pembaharu sistem pendidikan dan penyuluh dakwah Islam yang modern pula.29)

Ulama lain yang terkenal dari angkatan Inyiak Jambek dan Inyiak Rasul adalah H. Abdullah Ahmad. Beliau dilahirkan di Padang Panjang pada tahun 1878. Pada tahun 1895 beliau naik haji ke Mekah dan tahun 1899 kembali ke Sumatera Barat. Mula-mula Haji Abdullah Ahmad mengajar di Padang Panjang termasuk perguruan Sumatera Thawalib dan kemudian pindah mengajar ke Padang. 30)

Berbeda dengan Inyiak Jambek dan Inyiak Rasul yang mengadakan pembaharuan sistem pendidikan agama Islam dengan tetap mengutamakan agama Islam dengan bahasa Arab sebagai bahasa pengantar maka H. Abdullah Ahmad mendirikan HIS met de Qur'an ("Adabiah School") di Padang, yang memberikan pendidikan menurut sistem Barat berdasarkan Al Qur'an. Dengan demikian H. Abdullah Ahmad mendidik kaum intelektual Barat di Sumatera Barat yang berpengetahuan agama Islam.31)

Seorang ulama terkemuka lainnya yang sezaman dengan Inyiak Jambek, Inyiak Rasul dan H. Abdullah Ahmad adalah Syech H. Thaib Umar. Beliau dilahirkan di Sungayang Batusangkar tahun 1874. Dalam usia muda beliau telah naik haji ke Mekah dan menetap di sana selama 5 tahun. Sekembali ke tanah air mengajar di berbagai tempat di Sumatera Barat, dan pada tahun 1911 - 1916 ikut memimpin majalah Al Munir di Padang bersama dengan H. Abdullah Ahmad dan H. Abdulkarim Amarullah.32)

Salah seorang ulama lain yang tidak kecil jasanya adalah Syech Chatib Ali di Muaralabuh, yang dapat menenangkan pertentangan yang meruncing sejak akhir abad ke-19 mengenai pelaksanaan hukum waris menurut hukum adat dan hukum agama Islam (hukum faraidh). Beliau mengeluarkan fatwa yang disokong oleh sebagian besar ulama modern dengan mengatakan bahwa harta pencaharian diwariskan kepada anak dan harta pusaka kepada kemanakan.33)

Sebagai ulama angkatan kedua yang meneruskan usaha ulama modernis di Sumatera Barat adalah Zainuddin Labai El Junusi yang dilahirkan di Padang Panjang pada tahun 1890. Beliau pernah belajar kepada Syech Abdullah Ahmad di Padang, tetapi kemudian pada tahun 1915 mendirikan "Diniyah School" di Padang Panjang untuk putera dan puteri (koedukasi). Sekolah Diniyah mempunyai tujuh kelas seperti HIS Belanda, bahkan sistem penyelenggaraannya hampir menyamai sekolah Belanda, tetapi isinya mengenai agama Islam.34)

Usaha dari Zainuddin Labai El Junusi sesudah meninggal dunia dilanjutkan oleh adiknya (wanita) yang bernama Rahmah El Junusiah yang dilahirkan di Padang Panjang pada tanggal 29 Desember 1900. Beliau mendirikan Perguruan Diniyah Puteri yang bertujuan memajukan kaum wanita untuk kepentingan rumah tangga, agama dan masyarakat.35)

Ulama lain yang juga dapat pengaruh dari ulama modernis adalah Syech Ibrahim Muda Parabek yang dilahirkan di Parabek Bukittinggi tahun 1884. Beliau mendirikan sekolah Thawalib Parabek seperti sekolah Thawalib Padang Panjang.36)

Seorang ulama yang juga cukup terkenal pada waktu itu di Sumatera Barat adalah Syech Daud Rasyidi yang dilahirkan di Balingka Bukittinggi. Sesudah kembali dari Mekah beliau pernah belajar pada H. Abdulkarim Amarullah pada tahun 1908.

Pada tahun 1919 Syech Daud Rasyidi ikut serta membentuk Persatuan Guru Agama Islam (PGAI) Sumatera Barat, dengan tujuan ikut memajukan pendidikan Islam. Beliau juga aktif dalam pergerakan nasional dengan memasuki organisasi Muhammadiyah. Kemanakannya H. Muchtar Luthfi anaknya Mansur Daud Datuk Palimo Kayo dan menantunya H. Jalaluddin Thaib adalah tokoh-tokoh Sumatera Barat yang aktif dalam pergerakan nasional.37)

Tokoh-tokoh ulama lainnya yang bergerak di bidang politik di samping mengurus pendidikan agama adalah H. Ilyas Yakub dan H. Udin Rahmani. Semua tokoh ini aktif memimpin PSII, Muhammadiyah dan PERMI yang bernafaskan agama Islam.38)

Tokoh-tokoh muda Sumatera Barat yang lahir sekitar awal abad ke-20 yang telah mendapat pendidikan di sekolah pemerintah Hindia Belanda, juga aktif dalam pergerakan kebangsaan. Tetapi sebahagian besar dari mereka itu aktif di luar Sumatera Barat seperti H. Agus Salim dan Abdul Muis. H. Agus Salim pada mulanya pernah mendirikan HIS Swasta di nagarinya sendiri Kotogadang sebelum pindahke Jakarta.

Tokoh-tokoh yang lebih muda pada mulanya aktif bergerak di Sumatera Barat seperti Nazir Pamuncak, Moh. Hatta, Bahder Djohan, Moh. Yamin, Abdul Rivai, Amir, Jamaluddin Adinegoro dan lain-lainnya, akhirnya pindah dan ikut berjuang di Jakarta. Bahkan Hatta dan Nazir Pamuncak ikut berjuang di negeri Belanda sebagai Ketua dan anggota Perhimpunan Indonesia (PI). 39)

Di Sumatera Barat juga muncul tokoh emansipasi wanita yang bernama Rohana Kudus. Beliau dilahirkan pada tanggal 28 Oktober 1884 di Koto Gadang - Bukittinggi, anak dari Moh. Rasyid Maharaja Sutan seorang pegawai Pemerintah Hindia Belanda di Alahan Panjang. Melalui perkumpulan Amai Setia beliau mengajar kaum wanita untuk pandai tulis-baca dan pelajaran tentang kerajinan wanita. Pada tahun 1912 beliau mendirikan sebuah harian yang bernama "Soenting Melayu". Melalui harian ini Rohana Kudus mengemukakan pandangannya tentang bagaimana kaum wanita hidup dalam masyarakat.40)

Seorang tokoh pendidikan terkenal di daerah Sumatera Barat dan Indonesia bernama Moh. Syafei yang dilahirkan pada tahun 1899. Di waktu masih kecil diangkat menjadi anak angkat oleh Marah Sutan seorang guru dan pengarang pada waktu itu di Sumatera Barat.

Setelah menamatkan Sekolah Guru di Bukittinggi, beliau menjadi guru di sekolah Kartini di Jakarta. Pada tahun 1922 beliau pergi ke Eropah melanjutkan sekolahnya, dan tertarik dengan sekolah kerja Kerchensteiner di Jerman. Sesudah kembali ke tanah air beliau mendirikan "Indonesische Nationale School" (INS) di Kayutanam.

Moh. Syafei mendidik para pemuda untuk mengembangkan bakat dan kemampuan masing-masing. Bakat mereka dipupuk dan dikembangkan agar dapat berdiri sendiri dalam masyarakat sebagai pengusaha kecil, ahli bangunan, seniman, sastrawan, pelukis dan lain-lain sebagainya.

Dalam proses perobahan sosial-politik Sumatera Barat lulusan INS ikut menyumbangkan tenaga dan pikiran mereka. Sebagai orang yang dididik untuk berdiri di atas kaki sendiri dan tidak menggantungkan nasib serta penghidupannya sebagai pemakan gaji di kantor Pemerintah Hindia Belanda maupun kantor-kantor dagang Belanda.41)

Stratifikasi sosial yang telah menemukan polanya pada masa kebangkitan nasional, pada masa pendudukan Jepang kembali mengalami perubahan. Perubahan sosial yang tercipta berdasarkan kepentingan Jepang itu tidak merata untuk seluruh Indonesia.42)

Di Sumatera Barat juga terjadi perubahan pelapisan sosial, walaupun perubahannya tidak begitu mendasar. Untuk memperkokoh kedudukannya, penguasa Jepang ketika itu lebih menonjolkan kedudukan dan peranan kaum ulama dari pada kaum penghulu. Alim ulama sebagai pemimpin masyarakat yang selalu dipersempit ruang geraknya dan dipersulit kedudukannya oleh Belanda dianggap oleh Jepang sebagai anti kolonial Belanda. Mereka dipertentangkan dengan kaum penghulu, sebagai ninik mamak yang membantu Belanda dan dicap sebagai kaki tangan penjajah Belanda.43)

Kaum ulama dirangkul, diberikan fasilitas yang tidak pernah mereka alami di zaman penjajahan Belanda. Mereka diundang untuk berkumpul dan disambut oleh "Shu-Co-Kan" serta pembesar militer dan sipil Jepang bertempat di "Yamato Hoteru" yang waktu Hindia Belanda bernama "Oranje Hotel" yang megahdi Padang dan sekarang bernama Hotel Muara. Mereka diundang untuk bersama-sama dengan ulama se Sumatera mengadakan "muktamar Islam Asia Timur Raya" di Shonanto. Maksud Jepang agar dengan perantaraan mereka sebagai pemimpin rokhaniah rakyat di Sumatera Barat konsekwen anti penjajahan Belanda, dapat mengarahkan bantuan material dan moral segenap lapisan penduduk untuk berjuang hingga tetesan darah terakhir bagi kemenangan "Dai Toa Senso". 44)

Di samping dengan kaum adat (penghulu) kaum ulama juga dipertentangkan dengan kaum cerdik pandai yang mendapat pendidikan Belanda, yang juga dianggap sebagai kaki tangan Pemerintah kolonial Belanda, sungguhpun tenaga mereka tetap dipakai oleh Jepang dalam kantor-kantor pemerintah.45)

Tokoh intelektual hasil pendidikan Barat yang tidak bekerja pada pemerintah Hindia Belanda seperti Moh. Syafei juga diperhatikan oleh pemerintah Jepang. Tokoh pergerakan nasional, baik yang dihasilkan oleh pendidikan Islam maupun hasil pendidikan Barat perlu dirangkul oleh Jepang berusaha menghapus pengaruh Barat serta menanamkan rasa benci rakyat terhadap yang berbau kebudayaan Barat. Slogan yang sengaja dibuat Jepang di Sumatera Barat seperti "Inggris dilinggis", "Amerika disetrika" dan "Belanda kurang ajar", merupakan usaha Jepang untuk menanamkan rasa kebencian rakyat terhadap pengaruh Barat.46)

Satu golongan yang mendapat perhatian khusus pada zaman pendudukan Jepang adalah golongan pemuda. Mereka berasal dari lingkungan sosial yang berbeda-beda, seperti anak golongan ulama, golongan adat dan golongan intelektual hasil pendidikan Barat. Perhatian Jepang dicurahkan kepada kaum muda ini karena mereka dinilai pada umumnya memiliki sifat yang giat, penuh semangat dan biasanya masih diliputi idealisme. Mereka belum sempat atau belum begitu merasakan perbedaan antara orang Jepang dan orang Indonesia.47)

Salah satu perobahan nilai yang dianggap mendasar pada zaman pendudukan Jepang adalah pandangan masyarakat Sumatera Barat terhadap tentara (serdadu). Masyarakat Minangkabau pada zaman dahulu, maupun pada zaman kebangkitan nasional, umumnya tidak bersedia atau tidak suka untuk dijadikan serdadu. Masyarakat menganggap bahwa kedudukan serdadu sama dengan dubalang atau hulubalang, yang dalam susunan masyarakat Minangkabau dahulu termasuk golongan yang paling bawah.

Berkat jasa pemuda Chatib Sulaiman, seorang tokoh pemuda Islam, maka pandangan masyarakat mulai berubah. Ia menjelajah Sumatera Barat untuk memberikan penerangan dan propaganda agar para pemuda atau masyarakat Sumatera Barat pada umumnya tidak menganggap rendah lagi kedudukan tentara. Berkat jasa Chatib Sulaiman banyak pemuda Sumatera Barat yang kemudian mendaftar masuk latihan Gyu-Gun dan lasykar rakyat lainnya. Bahkan kemudian para pemuda Gyu-Gun dianggap mempunyai kedudukan yang tinggi oleh masyarakat dalam kenyataannya status mereka seringkali dianggap lebih tinggi dari seorang kepala nagari atau camat misalnya.48)

Pelapisan sosial baru dalam masyarakat Sumatera Barat pada zaman pendudukan Jepang, memberi corak pada pola kepemimpinan masyarakat pada waktu itu. Kaum ulama yang telah mendapat kepercayaan dari Jepang, telah mempergunakan kesempatan itu dengan baik. Mereka ikut mendorong dan memberikan semangat kepada para pemuda untuk ikut pendidikan militer seperti Gyu-Gun dan barisan suka-rela lainnya.49)

Dalam pembentukan pendidikan militer ini para ulama terkemuka Sumatera Barat yang dipelopori oleh Inyiak Jambek dan Syech Sulaiman Ar Rasuli, merestui pembentukan Gyu-Gun, tentara sukarela pembela tanah air dan agama. Para ulama juga mendapat sokongan dari tokoh pemuda seperti Chotib Sulaiman dan Rangkayo Rasuna Said, sebagai wakil pemuda Islam. Mereka juga mendapat dukungan dari kaum cerdik pandai berpendidikan Barat seperti Moh. Syafei dan Abdullah Datuk Rumah Panjang dan ninik mamak kaum adat yang tergabung dalam "Majlis Tinggi Kerapatan Adat Alam Minangkabau" (M.T.K.A.A.M.) 50)

Kaum ulama juga berhasil memanfaatkan kesempatan yang dibuka oleh Jepang untuk melanjutkan usaha pendidikan. Sekolah-sekolah agama seperti sekolah Muhammadiyah dan sekolah PERTI dibiarkan terus melaksanakan kegiatan pendidikannya. Madrasah dan surau yang sangat banyak terdapat di Sumatera Barat yang kelangsungan hidupnya tergantung pada ulama pemimpinnya, dibiarkan terus melakukan segala kegiatan pendidikan dan pengajian agama. Bahkan pemerintah Jepang mengizinkan berdirinya suatu badan yang bernama "Majlis Tinggi Islam Minangkabau" yang diketuai oleh Syech Jamil Jambek dengan Sekretaris Haji Mansur Daud Datuk Palimo Kayo.51)

Terhadap urusan pemerintahan, pemerintah Jepang juga bersikap lunak, dibandingkan dengan sikap pemerintah Hindia Belanda yang tidak pernah memberikan jabatan penting kepada orang Sumatera Barat. Pada masa pendudukan Jepang orang Sumatera Barat banyak diberi kesempatan oleh Jepang untuk menduduki jabatan-jabatan tinggi dalam pemerintahan. 52)

Di Sumatera Barat didirikan Badan Kebaktian Sumatera Barat yang dipimpin oleh Moh. Syafei dan Mr. S.M. Rasyid sebagai kepala kantornya. Di samping jabatan itu Mr. S.M. Rasyid juga diangkat menjadi Jaksa tinggi Sumatera Barat. Moh. Syafei juga kemudian diangkat menjadi Ketua Badan Perwakilan Sumatera Barat (Syu Sangi Kai). Nantinya juga didirikan suatu badan penasehat untuk seluruh Sumatera, di mana masuk tokoh dari tiap daerah, yang untuk Sumatera Barat diketuai juga oleh Moh. Syafei dan Kepala bahagian umum adalah Jamaluddin Adi Negoro.53)

Tokoh Moh. Syafei dan Mr. S.M. Rasyid, sesudah Indonesia Merdeka menjadi Residen pertama dan Residen ketiga Sumatera Barat. Mr. S.M. Rasyid dilahirkan di Pariaman pada tanggal 19 Nopember 1911, kemudian menamatkan Sekolah Hakim Tinggi di Jakarta pada tahun 1938. Semenjak muda telah bergerak dalam organisasi pemuda seperti Ketua "Jong Sumatranen Bond" cabang Padang, dan Sekretaris Indonesia Muda (IM) cabang Jakarta.54)

Atas inisiatip Chatib Sulaiman, maka dipersatukanlah organisasi pemuda dan kepanduan yang diberi nama "Pemuda Nippon Raya". Pemakaian nama itu hanya sebagai siasat saja, tetapi tujuan sebenarnya adalah untuk memupuk jiwa pemuda Sumatera Barat agar jangan terpengaruh dengan propaganda Jepang. Kegiatan organisasi ini akhirnya dicurigai oleh Jepang dan kemudian dibubarkan. Kepada Chatib Sulaiman kemudian dipercayakan memelopori kegiatan mendirikan Gyu-Gun, setelah pembentukan Heiho kurang berhasil di Sumatera Barat.55)

Chatib Sulaiman kemudian ditunjuk menjadi Ketua Gyu-Gun, dengan para pembantu di antaranya: Suska, Rasuna Said, Leon Salim, Mansur Thaib, Rahmah El Junusiah dan Mr. Nazaruddin. Chatib Sulaiman berhasil mengumpulkan tenaga dan kekuatan yang diperlukan seperti kaum pergerakan, guru swasta dan karyawan perusahaan. Tenaga-tenaga muda yang berhasil dikumpulkan di antaranya adalah: A. Husin, empat orang putera Syech M. Jamil Jambek dan Syarif Usman dan banyak lagi pemuda yang berasal dari sekolah pendidikan Belanda dan sekolah pendidikan Islam.56)

Chatib Sulaiman juga berhasil mempengaruhi Ismael Lengah yang pada waktu itu menjabat direktur sekolah pertukangan di Padang. Pendidikan dan latihan yang diberikan kepada Gyu-Gun sangat keras dan ketat, apalagi bagi pemuda Sumatera Barat yang umumnya baru untuk pertama kali mengenal kehidupan militer. Pada pelantikan pertama terladap 11 orang opsir Gyu-Gun, selain dihadiri oleh Chatib Sulaiman juga dihadiri oleh para pemimpin Sumatera Barat seperti Moh. Syafei (Ketua Chuo Sangi In) dan Syech Moh. Jamil Jambek.57)

Selain dari Gyu-Gun dan Heiho, Jepang juga mengadakan latihan calon perwira bagi pelajar dari sekolah Cu-Gakko di Padang.

Sesudah Gyu-Gun dibentuk dan berjalan dengan lancar di bawah asuhan Chatib Sulaiman, maka beberapa tokoh merencanakan membentuk suatu wadah di mana semua pemuda dapat latihan dalam ilmu kemiliteran.

suatu wadahdi mana semua pemuda dapat latihan dalam ilmu kemiliteran. Untuk berhasilnya rencana itu maka diundanglah **Gun Sei Kan** Sumatera untuk makan siang di sekolah INS Kayutanam dan pada kesempatan itu dimajukanlah permintaan tersebut. Sesudah dipertimbangkan maka penguasa Jepang dapat menyetujui usul tersebut. Pemuda Sumatera Barat dibolehkan mendapat latihan ketentaraan dalam jumlah terbatas yaitu 5000 orang, mereka disebut Seinendan.58)

Di kalangan kepolisian diadakan pula Keibodan yang akan membantu polisi Jepang untuk menjaga keamanan. Bagi keamanan di kampung dilatih Bogodan yang akan bertugas jika ada serangan udara dan soal-soal keamanan lainnya dalam kampung. Pegawai negeri diberi latihan militer dan dipompakan semangat Jepang (Nippon Suisin) begitu juga kepala kampung, tua kampung dan pemimpin formal maupun pemimpin informal lainnya.

Jepang sangat menyadari bahwa pengakuan terhadap sumber kekuatan politik di Sumatera Barat perlu dilakukan. Tokoh pergerakan nasional, tokoh politik serta sumber kekuatan lain dalam masyarakat perlu digunakan. Melalui Moh. Syafei, Chatib Sulaiman dan Syech Jamil Jambek Jepang berusaha menghapus pengaruh Barat di daerah Sumatera Barat.59)

Untuk pertama kalinya dalam sejarah pemuda-pemuda Minangkabau mendapat latihan militer, belajar disiplin dan mepergunakan senjata modern. Mereka kemudian memegang peranan yang menentukan bagi suksesnya Revolusi Fisik di Sumatera Barat.60)

#### **CATATAN BAWAH**

 M.D. Mansoer et. al., Sejarah Minangkabau, Bhratara Jakarta, 1970, hal. 1.

2) **Ibid**, hal. 2.

3) Mardjani Martamin et. al., Sejarah Pendidikan Daerah Sumatera Barat, Proyek IDKD Dep. P. dan K. Jakarta, 1980, hal. 2.

4) Mochtar Naim, Merantau: Minangkabau Veluntary Migration; A Disertation Presented to the Faculty of Arts and Social Sciences

University of Singapore, 1973, p. 81.

5) Dato' Abdul Samad bin Idris, Hubungan Minangkabau dengan Negeri Sembilan dari Segi Sejarah dan Kebudayaan. Pustaka Azas Negeri, Seremban 15 Juli 1970, hal. 25. Karangan ini sengaja dicetak dan dipersiapkan untuk dibacakan di hadapan "Seminar Sejarah dan Kebudayaan Minangkabau" di Batusangkar yang diadakan dari tanggal 1 sampai 8 Agustus tahun 1970.

6) Loc. cit

- Umar Yunus, Kebudayaan Minangkabau, Dalam Manusia dan Kebudayaan di Indonesia. DIredaksi oleh Keentjaraningrat, Jambatan Jakarta, 1980, hal. 251.
- 8) Taufik Abdullah, The Beginning of the Padri Mevement, Paper of the Dutch-Indonesian Historical Conference, Leiden/Jakarta 1978, p.

14 a.

9) Umar Yunus, opcit, hal. 252.

10) M.D. Mansoer et. al., opcit, hal. 12.

11) Lihat Nur St. Iskandar, Hulubalang Raja, Balai Pustaka, Jakarta, 1953.

12) M.D. Mansoer et al., opcit, hal. 8

13) **Ibid**, hal 12. Lihat juga D. Schrieke, **Indonesian Sosialogical Studies**, Sumur Bandung, 1960, p. 95.

- 14) I.H. DT. R. Penghulu, Pokok Pokok Pengetahuan Adat Alam Minangkabau, Sekretariat LKAAM Sumatera Barat Padang, 1968, hal. 109.
- 15) Lihat, Taufik Abdullah, opcit, p. 145.
- 16) Lihat M.D. Mansoer et. al., opcit, hal 14.

17) Ibid, hal 12.

18) Umar Yunus, opcit, hal 252.

19) M.D. Mansoer et al., opcit 157.

- 20) 48 ste Vergadering in de Volksraad, Eerste aanvullende begrooting van Indie voor 1930 alg. beschouwingen, Maandag 27 January, 1927.
- 21) Lihat Taufik Abdullah opcit p. 145 dan M.D. Mansoer et. al., opcit, hal. 152.
- 22) Deliar Noer, Hubungan Tiga Golongan Bulletin Yapernas No. 14 Tahun III, Juni 1976, hal. 20.

23) Ibid hal. 25.

24) M.D. Mansoer et. al., opcit, hal. 158.

25) Yusmar Basri (editor), Sejarah Nasional Indonesia V, Balai Pustaka Jakarta, 1977, hal. 155.

- S.M. Rasyid et. al., Sejarah Perjuangan R.I. di Minangkabau 1945 -1950 jilid I, P.P. S.I.M. Jakarta 1978, hal. 57.
- Tamar Jaya, Pusaka Indonesia, Bulan Bintang Jakarta, 1966, hal. 622.
- 28) Ibid hal. 744, Lihat juga HAMKA, Ayahku, Wijaya Jakarta, 1958.

29) M.D. Mansoer et.al., opcit hal. 167.

30) Tamar Jaya, opcit, hal. 696.

31) M.D. Mansoer et.al., opcit, hal. 160

32) Tamar Jaya, opcit, hal. 692.

- 33) M.D. Mansoer et.al., opcit, hal. 169.
- 34) Mardjani Martamin et.al., opcit, hal. 227.
- 35) Aminuddin Rasyad, Rahmah El Junusiah Kartini Perguruan Islam, Majalah Prisma No. 8 Agustus 1977, hal. 101.
- 36) Mardjani Martamin et.al., opcit, hal 229.
- 37) Ibid, hal 235.
- 38) Ibid, hal. 239.
- 39) Untuk memperdalam bahagian ini dapat dibaca antara lain: Moh. Hatta, Memoir, Tintamas Jakarta, 1978.
  - Bung Hatta 70 tahun; Panitia Ulang Tahun Bung Hatta ke 70,
     Jakarta 1972.
  - Mardanas Safwan, Peranan Gedung Kramat Raya 106 dalam melahirkan Sumpah Pemuda, Dinas Musium dan Sejarah DKI Jakarta, 1973.
- 40) Yusmar Basri, (editor), opcit, hal. 245.
- 41) M.D. Mansoer et. al. opcit, hal. 198.
- 42) Nugraha Notosusanto (editor), **Sejarah Nasional Indonesia VI, Balai** Pusataka Jakarta 1977, hal. 127.
- 43) M.D. Mansoer et.al., opcit, hal 22.
- 44) **Ibid**, hal. 216-217.
- 45) Ibid, hal. 217.
- 46) Mardjani Martamin et.al., Sejarah Daerah Tematis Zaman Kebangkitan Nasional Sumatera Barat, Proyek IDKD Dep. P. dan K. 1977, hal. 223.
- 47) Nugroho Notosusanto (editor), opcit, hal. 128.
- 48) S.M. Rasyid et.al., opcit, hal. 84, Lihat juga Nugroho Notosusanto (editor), opcit, hal 193.
- 49) M.D. Mansoer et. al., opcit, hal 22.
- 50) Ibid, hal. 218.
- Mardjani Martamin et.al., Sejarah Kebangkitan Nasional, opcit, hal. 224.
- 52) Ibid, hal 225.
- 53) S.M. Rasyid et.al., opcit hal. 80.
- 54) S.M. Rasyid et.al., Sejarah Perjuangan Kemerdekaan R.I. di Minangkabau jilid II, BPSIM, Jakarta, 1981, hal. 513.
- 55) S.M. Rasyid jilid I, opcit, hal. 81.
- 56) Ibid, hal. 85.
- 57) Ibid, hal 85.
- 58) **Ibid**, hal 95.
- 59) Mardjani Martamin et.al., Sejarah Kebangkitan Nasional, opcit, hal. 213.
- 60) M.D. Mansoer et.al., opcit, hal 213.

#### KERAJAAN TERNATE DAN TIDORE DI ABAD KE XIV

### Frans Hitipeuw DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL

#### I. PENDAHULUAN.

Pada Abad ke XIV Kerajaan Ternate dan Tidore mempunyai suatu pengertian serta pola kepemimpinan tersendiri. Ternate dan Tidore yang masing-masing dipimpin oleh seorang Raja mempunyai pengertian Maluku asali (Maluku awal). 1) Begitu pula Bacan, Gilolo (Jailolo). Kerajaan Iha di pulau Saparua, Hitu di pulau Ambon, Banda juga disebut tersendiri selaku Kerajaan-kerajaan yang mempunyai status tersendiri pula. Masing-masing mempunyai status dan terdapat perbedaan lapisan-lapisan dalam masyarakat yang didukung oleh nilai-nilai tertentu. Hal ini disebabkan karena sejak dahulu Kerajaan-kerajaan di kepulauan Maluku mempunyai Pemerintahan sendiri. 2)

Di dalam Kronik/Hikayat Ternate yang ditulis oleh Naidah (seorang Rakyat Ternate) dapat kita temukan suatu stratifikasi sosial yang didukung oleh nilai tertentu dan sangat dominan³) di Ternate dan Tidore. Hal yang sama dapat kita jumpai dalam Kronik/Hikayat Bacan yang ditulis oleh W.P.H. Coolhaas untuk Kerajaan Bacan dan Jailolo.⁴) Bahkan di dalam Gedenschrijft Marasaoli dapat kita temukan struktur sosial dan pola kepemimpinan Kerajaan Ternate, Tidore, Bacan dan Jailolo.⁵) yang juga terdapat dalam Kronik Bacan dan Kronik Ternate.

Di kemudian hari kita dapati tulisan Imam Rijadi seorang guru Agama Islam di Hitu menulis tentang Hikayat Tanah Hitu dan pola-

pola kepemimpinan Hitu.6)

Demikian pula Kerajaan Iha dengan pola kememimpinannya dalam tulisan Rumphius Ambonsche Historie dan ditulis lagi oleh Franqois Valentijn maupun Dr. De Graaf, Lektor pada Universitas Indonesia, dalam ceramahnya Een Oude en een Nieuwe Negorij<sup>7</sup>)

Di dalam Kronik/Hikayat Ternate yang ditulis Naidah, ada disebut "Moelaka" artinya Ternate, Tidore, Jailolo dan Bacan, "gemakoha ma-

ronga Besie mabinatang Gaheka makie maronga Aradat tielah."

Begitu pula dalam Hikayat/Kroniek Bacan, kita temukan "Jailolo makaha maronga Talanamie makie maronga Isim koderat mabinatang Bilolo. Tidore Mahaka maronga Duko Makie maronga Ajatoelkabaka baria mabinatang Soeo.

Ternate dan Tidore dan pola-pola kepemimpinannya dalam pengertian Maluku asali (Maluku murni) ini juga kita temukan dalam sumber Nagara Kertagama sarga 14, bait 5, karangan Mpu Prapanca sebagai beri-

kut:

"ikan saka sanusanusa makhasar buton/bangawi, kunir ggaliyan mwan i salaya sumba solot/muar muwah tikhan i wandan ambwan athawa maliko wanin, ri seran i timur makadinin aneka nusatutur." Terjemahannya menurut Dr. Th. Pigeaud sebagai berikut:

1. Itulah (dihitung) pulau demi pulau : Makasar, Buton/Benggawi.

2. Kunir, Galiyao dan Salaya, Sumba, Solot, Muar.

- 3. dan Wandan (negeri) Ambwan dan juga Maloko (Ternate dan Tidore), Wwanin.
- 4. Seran, Timur, inilah yang membuat pertama-tama sejumlah pulau-pulau yang pernah terpikirkan.

Kemudian dalam sarga 15 bait 1 dinyatakan :

"nahan/lwir ning dcantara kacaya de crinarapati, demikian seperti aspek negeri lain dilindungi oleh Sri Narpati.8)

Demikianlah penampilan kerajaan Ternate dan Tidore di abad ke 14 dengan status dan perbedaan lapisan-lapisan dalam masyarakat yang didukung oleh nilai-nilai tertentu yang dapat ditemukan dalam sumbersumber primer yang akan diuraikan dalam uraian-uraian selanjutnya.

### 2. KEHIDUPAN MASYARAKAT DAN PROSES PERTUMBUHAN PELAPISAN-PELAPISAN SOSIAL.

Penduduk Ternate dan Tidore di abad ke-14 maupun masyarakat Maluku pada umumnya sejak purba (abad 1 - abad ke 15) berdiam di gunung-gunung (daerah pedalaman) yang letaknya sangat strategis, untuk menjaga diri terhadap serangan musuh, karena sering terjadi pertentangan antara suku yang satu dengan yang lainnya.1)

Masyarakat hidup berkelompok dan membentuk suatu kehidupan masyarakat hukum genealogis yang susunannya menurut patrilineal (menurut garis keturunan ayah). Kelompok-kelompok sosial yang genealogis itu bertumbuh dan berkembang dengan pesat dan akhirnya membentuk suatu kesatuan politis. Informasi mengenai kehidupan politik di Maluku, sangat kurang. Hal ini ditulis S. Kalf dalam tulisannya De Hongitochten. Kesatuan politik baru muncul di Ternate, Tidore, Bacan dan Jailolo pada abad ke XIII.<sup>2</sup>) Keempat kerajaan ini saling berebutan pengaruh, dengan jalan saling menaklukkan satu dengan yang lainnya. Untuk memperbaiki situasi gawat antara mereka pada abad ke XIV diadakan musyawarah di pulau Motir, di mana dalam musyawarah ini dicapai persetujuan bersama mengenai batas-batas petuawanan (wilayah kekuasaan masing-masing) antara lain Kolano Maloko Ternate, Kolano Maloko Tidore, Kolano Maloko Jailolo dan Kolano Maloko Bacan.<sup>3</sup>)

Meskipun dicapai persetujuan bersama di Motir, namun keputusan musyawarah ini tidak dapat menjamin stabilitas politik di wilayah ini, karena mereka saling berusaha untuk merebut status tertinggi (Penguasa tunggal) di Maluku serta mendominir kerajaan lainnya. Struktur politik pemerintahan di Ternate, Tidore, Bacan dan Jailolo ini berkembang terus dan agak berlawanan dengan apa yang terjadi di daerah-daerah Maluku lainnya (Maluku Tengah dan Tenggara).

Menurut Dr. J.C. Van Leur, Struktur politik berkembang terus di mana ditemukan di Maluku Tengah suatu "Patrician Republican," yaitu struktur pemerintahan di bawah suatu rezim aristokrasi, sedangkan di Maluku Tenggara terbentuk "Dorps Republieken" atau Republik-republik desa.4)

Di Ternate dan Tidore (Maluku awal) keadaan struktur politik pemerintahan berkembang pesat dan agak lain dari apa yang ditemukan dalam pelapisan-pelapisan sosial dan Pola Kepemimpinan Maluku Tengah dan Tenggara. Kalau di Ternate dan Tidore sejak dahulu pemerintahan berbentuk monarki, di Maluku Tengah dan Tenggara bersifat aristokrasi.

Di Ternate dan Tidore pada abad ke XIV masyarakat sudah terorganisir dalam kelompok-kelompok sosial yang genealogis. Terdapat kesatuan masyarakat yang terkecil yang disebut Soa, yang mendiami suatuwilayah yang dikatakan Dukuh, Pimpinan/Kepala Soa ini disebut "Fomanyira," (orang tua/orang tertua). Beberapa Soa kemudian membentuk satu negeri (kampung) yang dipimpin oleh seorang Gimelaha. Gimelaha ini kemudian membentuk persekutuan yang lebih besar lagi namanya. Boldan yang dipimpin oleh seorang Kolano. Di Bacan disebut Jou.5) Boldan itu adalah suatu bentuk politik yang dikuasai oleh Kolano (Raja) pada awal Pemerintahan di Ternate dan Tidore, Bentuk Boldan ini berubah setelah masuknya Islam di Ternate dan Tidore pada abad ke-15. di mana sebutan Boldan (Kolano = Raja) diganti dengan "Sultan." Dari uraian-uraian di atas proses pembentukan dan pertumbuhan masyarakatmasyarakat sosial genealogis itu kemudian berkembang menjadi kesatuankesatuan politik secara ielas yang menjadi landasan pokok susunan masyarakat di Ternate dan Tidore, Bacan, Jailolo maupun di daerah Maluku lainnya. Pelapisan-pelapisan sosial itu kita kenal mulai dari rumah tau (matarumah = suatu Keluarga Besar), kemudian menjadi Soa (kumpulan beberapa Keluarga Besar). Di Maluku Tenggara disebut Rahanyam. Kemudian menjadi Hena atau Aman (Negeri) dan diangkat seorang Raja/pemimpin untuk mengatur serta mengamankan masyarakat di dalam ketertiban dan kesejahteraan, Rumah Tau - Soa (Rahanyam) - Pemimpin (Raja) merupakan proses pertumbuhan masyarakat sosial genealogis di Ternate, Tidore, maupun di daerah Maluku lainnya, Kehidupan Rumah Tao -- Soa -- Hena (Aman) masyarakat Maluku sejak dahulu terlibat dalam suatu sistem kekeluargaan/kekerabatan adat yang mengatur segala hal ikhwal yang menyangkut pelapisan-pelapisan sosial masyarakat. Yang menjadi norma atau nilai kehidupan masyarakat adat di Maluku adalah keluarga (family sistem). Di dalam mengatur pelapisan-pelapisan masyarakat dalam kehidupan masyarakat adat, hukum adat, memegang peranan penting. Hak-hak dan kewajiban, status, fungsi dan kewenangan dalam pelapisan sosial dilindungi hukum adat (hukum yang tidak tertulis). Masyarakat memiliki status dan nilai-nilai tertentu serta mengenal hakhak dan kewajiban tertentu. Memiliki hak-hak petuwanan atas tanah (dati maupun pusaka) dalam hal-hal tertentu yang diatur oleh hukum adat. Tetapi ada juga terdapat pada hal-hal tertentu, yang lebih luas di dalam masyarakat, maka terbentuklah hukum adat Siwa Lima artinya seluruh masyarakat memiliki, menguasai dan menikmati sesuatu secara bersama-sama (tidak mengenal milik perorangan (misalnya tanah-tanah kerajaan yang belum terbagi-bagi (terregistrasi), buah-buahan yang jatuh dari pohon terkecuali kelapa, hasil-hasil laut berupa ikan dalam batas kilometer tertentu, binatang-binatang liar yang keluar dari kurungan perorangan yang tak bisa dijinakkan lagi.

Untuk menjaga keselamatan kesejahteraan sosial masyarakat. Secara anak adat (pribadi), keluarga, maupun masyarakat Siwa lima (masyarakat luas) itu dibentuklah suatu Dewan Adat yang dipimpin oleh Raja selaku Hakim Adat (Hakim Pendamai) beserta suatu Staf Pembantunya (Dewab Saniri) dalam melaksanakan fungsi pemeliharaan dan pengawasan hak-hak milik dan kewajiban perorangan maupun kelompok-kelompok masyarakat itu. Staf Pembantu Raja kita kenal dengan istilah Dewan Saniri Negeri. Di dalam Saniri negeri terdapat beberapa Dewan antara

lain Dewan Kewano, Dewan tua-tua adat dan lain sebagainya.

Harta milik suatu keluarga diatur dan dijaga secara baik oleh Tua adat dalam Rumah Tau (Kepala Dati atau Kepala Pusaka dari suatu keluarga). Dalam bentuk pelapisan masyarakat luas diatur pula ketentuan-ketentuan tersendiri misalnya suatu pekerjaan yang dilakukan secara bersama-sama dalam masyarakat luas dalam arti tolong menolong yang lahir dari dalam batin secara ikhlas tanpa dipaksa dan tanpa mendapatkan imbalan disebut "gotong royong" (tolong menolong dalam suka duka).

Ini sering diatur dalam suatu Perkumpulan atau Perhimpunan Tolong Menolong (Gotong Royong). Bila dalam pekerjaan tolong menolong itu diberikan imbalan atau upah berupa uang atau sedikit dari penghasilan ataupun makanan disebut Masohi. Perbuatan tolong menolong dalam kekerabatan antara 2 negeri atau lebih disebut Pela (Pela perang, Pela tempat sirih, Pela Rumah Ibadah, Pela Kawin/Nona, Pela Batu Karang dan lain-sebagainya). Baik gotong royong, Masohi maupun pela dalam kekerabatan hukum adat-adat terkecil sampai yang besar di Maluku ini tunduk kepada hukum pelapisan sosial/adat dan berada di bawah suatu pola kepemimpinan lokal yang turun-temurun. Hal ini menunjukkan sifat disiplin kekerabatan, penghormatan terhadap orang tua, Pemimpin masyarakat, Raja-Sultan yang telah ditetapkan secara tradisi lisan oleh leluhur atau nenek moyang suku Maluku awal (ternate dan Tidore) di abad 14.

Dalam hal kepemimpinan masyarakat diatur secara turun temurun, dan masih saja berlaku di Maluku sampai sekarang, terutama di Maluku Tenggara sangat utuh dan dipertahankan karena takut terhadap hukum adat yaitu mendapat hukuman dari leluhur/datuk-datuk mereka. Di Maluku Utara dan Tengah sudah mulai berubah. Semenjak Kemerdekaan Negara Republik Indonesia, yaitu Kesultanan sudah mulai dihilangkan

dan Raja tidak selalu dipilih menurut keturunan.

ini ditingkatkan kepada sesama keluarga, Peranan kekeluargaan sesama negeri, sesama pulau dan akhirnya sesama suku yang masih keras sekali dan merupakan suatu identitas kesukuan. Begitu akrabnya kekerabatan ini di Maluku, maka biar berjauhan tempat tinggal masyarakatnya (anak adatnya), tetapi peranan tempat tinggal masyarakatnya (anak adatnya), tetapi perasaan satu keluarga tetap terbenam/mendarah daging di dalam tubuh jiwa raganya. Semua ini disebabkan karena sejak kecil seorang anak adat sudah dididik mengenal/mengetahui hubungan-hubungan keluarga dalam pelapisan masyarakat menurut garis ayah maupun garis ibu, family, negeri, pulau, daerah, dan sebagainya. Sebagai ilustrasi dapat diketemukan terjadi penyerbuan secara serentak di Senen, Kramat Raya pada beberapa waktu lampau itu disebabkan karena masyarakat Maluku terlalu peka terhadap kekerabatan adat yang merasa bersatu kalau menemukan kesulitan maupun kesenangan. Orang Maluku berani mati bila keluarganya dihina atau disiksa oleh orang lain sudah menjadi tradisi sejak dahulu. Namun kadang-kadang mereka sendiri saling berperang karena keamanan petuwanan (batasan wilayah kerajaan mereka) diambil orang negeri lain atau perluasan wilayah kekuasaan atas teritorial suatu kerajaan melanggar terotorial kerajaan (negeri) lain.6) Jadi pelapisan-pelapisan sosial di Ternate dan Tidore sejak abad ke XIV menyangkut hak-hak petuwanan (pemilikan tanah) maupun menyangkut masalah-masalah sosial lainnya sudah diatur sejak dahulu menurut norma atau nilai tertentu. Khusus mengenai hak-hak pemilikan tanah ini pada zaman Belanda, didaftarkan dalam register-register hak milik Dati maupun Pusaka. Mengenai hal ini dapat ditemukan pada tulisan Rumphius, yang berjudul Ambonsche Landsbeschrijving, dagregister-dagregister yang diterbitkan di Casteel Batavia, maupun register Dati/Pusaka yang dibuat secara lokal.

Kita kenal register tahun 1823, 1868, 1923. Pencacahan jiwa dan lain sebagainya di Ternate, Tidore maupun di Daerah Maluku umumnya adalah tidak lain suatu usaha pengaturan menurut struktur sosial masyarakat.

Apabila suatu persoalan di dalam tak dapat diselesaikan secara adat barulah ditingkatkan ke lembaga hukum tertulis (Landraad = Pengadilan Negeri).

## 3. POLA KEPEMIMPINAN LOKAL.

## a. Sebelum masuknya Islam.

Jauh sebelum masuknya Islam di Kerajaan Ternate dan Tidore (abad 1 - 15), yang memegang tampuk pimpinan tertinggi adalah Raja (Kolano = Maloko = Boldan).1) Dari sumber tertua (kronik/Hikayat Ternate yang ditulis Naidah maupun Hikayat Bacan dan Gendenschrijft Marasaoli oleh Valentijn dapatlah kita temukan pola Kepemimpinan lokal ini bukan saja di Ternate, Tidore, tetapi juga di Bacan dan Jailolo, (Maluku Awal ).(2) Rupanya keempat kerajaan ini tumbuh dan berkembang dalam suatu waktu yang bersamaan dan saling berebutan pengaruh (saling menaklukkan) sehingga dari sumber Naidah van Ternate dikatakan Ternate yang paling unggul dari 3 kerajaan yang lainnya. Begitu juga dikatakan Tidore selaku kerajaan kedua yang berpengaruh, tetapi akhirnya tunduk dan mengakui Raja Ternate. Dari Hikayat Bacan kita temukan bahwa Bacan yang paling berpengaruh, tetapi kemudian tunduk di bawah Kerajaan Ternate. Begitu pula ada yang mengatakan Jailolo yang paling unggul tetapi ternyata akhirnya tunduk di bawah Ternate dan Tidore. Jelas terjadilah pertarungan dan penonjolan pengaruh merebut kepemimpinan. Jelas yang unggul adalah kerajaan Ternate. Itulah sebabnya pada 4 kerajaan (Maloko awal ini) kita temukan yang mula-mula memegang tampuk pimpinan disebut Raja (Kolano) Maloko Ternate, Kolano/Maloko Tidore, Kolano/Maloko Bacan dan Kolano/Maloko Jailolo. Sebutan Kolano (Maloko) sama juga dengan Boldan. Jelas dari sumber-sumber tertua ini kita ketahui yang paling berpengaruh di antara 4 kerajaan (Maloko awal) ini adalah Kerajaan Ternate dan Tidore, di abad ke XIV. Begitu luasnya pengaruh kerajaan Ternate dan Tidore sehingga hampir sulit untuk melaksanakan Pemerintahan di Daerah takluknya. Dari symbersumber tadi dikatakan pengaruh kerajaan Ternate meliputi sebagian besar Wilayah Kepulauan Maluku, Sulawesi (kecuali Bugis dan Makasar), Palu, Buton Muna, Mandar - Menado, Sangihe Talaud sampai ke Pulau Mangindanao, sebagian Kalimantan Selatan dan Tengah, Nusa Tenggara Timur (Flores, Solor dan Bali.3) Dikatakan bahwa kerajaan Ternate ini pada abad 14 menguasai 72 buah pulau yang membentang antara

Mindanao di sebelah utara sampai di Bima dan Corea (Sumbawa) di selatan, Irian dan di sebelah timur dan P. Matheo (Sulawesi) di barat.<sup>4)</sup> Kerajaan Tidore menguasai sebagian kecil wilayah Kepulauan Maluku, pantai utara dan barat daya Irian Barat (Irian Jaya)<sup>5)</sup>

Menurut Letnan Jenderal Ali Murtopo, Menteri Penerangan R.I., pengaruh kerajaan/kesultanan Ternate ini malah sampai ke Kepulauan Hawai. Menurut beliau di sana ia menemukan keturunan Sultan Suleiman (Ternate) yang kini menjadi Raja yang terkenal di Hawai sekarang yaitu King of Kamehameha.6)

Pada abad ke XIV Pimpinan kerajaan baik di Ternate maupun di Tidore berada pada Raja. Dalam melaksanakan tugas pemerintahan Raja dibantu oleh suatu Dewan executif antara lain:

a. Yogugu (Wakil Raja)

b. Kapita Lao (Panglima Armada)

c. Hukom (Ketua Pengadilan Tinggi = Kehakiman)7)

Untuk mengawasi jalannya pelaksanaan Pemerintahan Kerajaan, terdapatlah suatu Lembaga tertinggi Kerajaan (Lembaga Legislatif) yaitu Dewan Soa Siwa. Dewan Soa Siwa ini berhak mengangkat dan memberhentikan Raja, mengesahkan Undang-Undang dan Keputusan-Keputusan yang dibuat oleh Raja maupun 3 Pejabat tinggi (Dewan executif) tadi. Selain itu Dewan Soa Siwa ini menentukan arah dan tujuan Kerajaan. Pemerintahan di Daerah (distrik-distrik) dipimpin oleh seorang "Sangaji." Pemerintahan pada negeri/hena/iman dipimpin oleh "Orang Kaya." Pemerintahan pada Daerah pengaruh (daerah takluk) dipimpin oleh "Gimelaha" (Duata Besar yang berkuasa penuh selaku Wakil Raja di daerah takluk), selaku seorang Kepala Daerah. 8)

Oleh karena begitu luasnya pelapisan-pelapisan sosial yang takluk di bawah Raja Ternate dan Tidore akibat perkembangan sosial, politik dan ekonomi maka di dalam masyarakat terjadilah pengelompokan beberapa negeri/Hena (Aman) ke dalam suatu persekutuan sosial yang agak luas yang diberi nama Uli. Untuk membedakan Uli yang berada di bawah Raja Ternate atau Raja Tidore baik dalam Wilayah Kerajaan maupun Daerah takluk, maka kita kenal Uli Lima dan Uli Siwa. 9) Perkembangan Uli Lima dan Uli Siwa ini meliputi seluruh Wilayah Kepulauan Maluku dan Irian Barat. Di daerah Maluku Tengah (Buru, Seram, Ambon Lease, Banda dan Teon Nila Serua) dikenal dengan istilah Pata Lima dan Pata Siwa. Di daerah Maluku Tenggara dan Irian Jaya dikenal dengan nama Lor Lim dan Ur-Siu. 10). Walaupun namanya berbeda-beda, tetapi tujuannya sama. Dengan demikian Persekutuan Sosial yang disebut Uli/Pata/-Lor atau Ur ini sudah ada sejak dahulu (abad 1 - 15) di bawah Raja Ternate dan Tidore. Di dalam Bidang Keagamaan dikenal penyembahan kepada kekuatan-kekuatan alam (animisme dan dinamisme) kemudian berkembang menjadi Agama Nitu. 11) Menurut Dr. Abineno dalam tulisannya Sejarah Pendidikan Kristen di Indonesia, dikatakan jauh sebelum masuknya Islam dan Kristen di Maluku, masyarakat Maluku memeluk agama Nitu (yaitu kepercayaan kepada nenek moyang, Rumah Tau atau Matarumah). Di Maluku Utara (Ternate) dikenal dengan nama "Gomanga," sangat ditakuti oleh masyarakat, karena mempunyai 3 bentuk roh jahat yaitu Hatemadubo yang mendiami pohon-pohon, Meki, mendiami gununggunung, Goda mendiami Gua-gua (liang-liang). Tiga rokh jahat ini disetir oleh Gikirimoi (Gikiri artinya pribadi dan Moi artinya satu). Gikirimoi artinya satu kepribadian tertinggi, yang disamakan dengan Tuhan. Tuhan menyerahkan kuasa kepada nenek moyang (manusia pertama) yang disebut Gomanga tadi. Di Tidore masyarakat mengenal roch tertinggi adalah Jou Wonge artinya yang "aib." Jou Wonge kemudian menurunkan kekuatannya kepada Momale (manusia awal). Jou Wonge ini sangat ditakuti dan dihormati oleh orang Tidore. Penyembahan mereka kepadanya lewat Momale itu. Di Maluku Tengah (Buru, Seram, Ambon Lease, Banda) Tuhan dikenal sebagai Upu Lamite atau Upu Umi. Penyembahan terhadap Upu Lamite dan atau Upu Umi itu dilakukan melalui kakeknenek moyang (Rumah Tau) itu. Di Maluku Tenggara kepercayaan kepada animisme disebut Ngumat dan kepercayaan kepada dinamisme disebut Wadar Metu.

Kepercayaan ini berkembang menjadi kepercayaan kepada Nit Fayaut (arwah nenek moyang) dan kepada Far-Wakat yaitu rokh-rokh yang masih hidup. Dari sudut Seni Budaya, masyarakat Kerajaan Ternate dan Tidore di abad 14 mengenal Cawat (pakaian yang dibuat dari kulit kayu). Seluruh masyarakat Maluku mengenal cawat ini.

Kemudian berkembang motif-motif hiasan pada barang anyaman, lukisan-lukisan dan bahan tembikar. Seni gambar, seni anyaman, seni pahat, seni ukir, seni bangunan, seni suara, seni tari sudah berkembang sejak dahulu (abad ke I - XV) hanya dalam bentuk berbeda. Sebagai contoh dapat diberikan misalnya seni tari di Ternate Tidore misalnya:

| 1 | Tari Tuala Hulo  | motifnya menghormati Ra | ia   |
|---|------------------|-------------------------|------|
|   | Tall Tuala Tialo | mounty a mongrounder ra | 4100 |

- 2. Tari Cakalele " tari perang
- 3. Tari Lala -- "tari nasehat /agama
- 4. Tari Moro-moro " tari hiburan
- 5. Tari Kabata -- " tari hiburan dan adat
- 6. Tari Tide-Tide " menghormati tamu
- 7. Tari Ronggeng -- "tari pergaulan

# Di Maluku Tengah :

- Tari Somba Upu motifnya tari Penghormatan kepada Raja
- 2. Tari Maku Maku -- " tari Pergaulan
- 3. Tari Cakalele " tari Perang
- 4. Tari Lenso -- " tari Pergaulan
- 5. Tari Horlapeip " tari Pergaulan
- 6. Tari Maru Maru " tari Pergaulan
- 7. Tari Sero -- " tari Perekonomian
- 8. Tari Sagu " tari Perekonomian
- 9. Tari Patah Cengkeh " tari Perekonomian
- Tari Sawat -- "tari Pergaulan.

## Di Maluku Tenggara:

- 1. Tari Somba Upu motifnya Penghormatan kepada Raja
- 2. Tari Panah " tari Perang
- 3. Tari Cakalele " tari Perang
- 4. Tari Ular -- " tari penghormatan kepada tamu
- 5. Tari Sawat -- " tari Pergaulan.

Dari segi seni budaya kita dapat melihat ada beberapa daerah cultural di Maluku yaitu cultural Ternate, Tidore (Maluku Utara), cultural Maluku Tengah dan cultural Maluku Tenggara.

Hal ini dapat dipahami sesuai letak geografisnya yang saling terpisah dan berjauhan akibat luasnya Lautan yang memisahkan pulau yang satu dengan pulau yang lainnya. Dengan demikian tidak mustahil kalau di Maluku sendiri kita jumpai sekian banyak Bahasa tanah (Bahasa Daerah setempat), kesenian dan bercorakragam adat-istiadat menurut sistem pelapisan sosial yang digerakkan oleh Raja (Kolano) Ternate dan Tidore, Bacan, Jailolo (Maluku Utara), Raja-Raja di Maluku Tengah (Raja Iha, Hitu, Hoamual, Banda), dan Raja-Raja di Maluku Tenggara (Raja Ohoiwuru) selaku peletak dasar kebudayaan. Itulah sebabnya di Maluku kita tenukan 3 Wilayah kultural yaitu:

information in the second of the average the former information of the former

- a. Kultural Maluku Utara
- Joseph. Kultural Maluku Tengah and All addition for any and a second
- . uslose. Kultural Maluku Tenggara,13) ca and imagis memberahan

# . Band**asuknya Islam**isy tadahan'i alaunga eto (piare ni isina) isa i Sebut anti-ungan Tagana Managan na katangan banda keralangan mula amba

Agama Islam masuk ke kerajaan Ternate dan Tidore pada XIV XV. Dari Kronik Ternate dan Kronik Bacan maupun ceritera-ceritera rakyat dikatakan Jafar Sedek, seorang Arab yang datang dengan pedagang pedagang Islam (keturunan Nabi Muhamad) disertai mubalig-mubalignya dianggap sebagai peletak dasan dan pembaharuan Kesultanan Ternate dan menurunkan Sultan-Sultan Ternate, Tidore, Bacan dan Jailolo. Sejak masuknya Islam ke Ternate, Kerajaan dirobah menjadi Kesultanan. Istilah Raja (Kolano/Maloko/Boldan) dirobah menjadi Sultan. 14) Jafar Sedek kawin dengan Nursafah (puteri dari kayangan Ternate) menghasilkan 8 orang putera-puteri, yaitu 4 orang putera dan 4 orang puteri. Empat putera inilah yang menjadi Sultan-Sultan pertama menggantikan 4 Raja-Raja di Ternate, Tidore, Bacan dan Jailolo, yaitu

- 1. Masyhur Malano Agu Sultan I di Ternate Vin Ashal 1702
- 2. Sehajati asilasa Sultan I di Tidore
- 3. Kaicil Buka : Sultan I di Bacan
- 878 42 Darajati consigned i Sultan I di Jailelo and indee 2 and

Dari catatan catatan sejarah di Ternate dan Tidore terdapat Sultan-Sultan yang memerintah Ternate sejak Sultan pertama Masyhur Malamo sampai Sultan terakhir Sultan Iskandar Muhammad Jabir (dinobatkan tahun 1930) ada 44 orang Sultan, di Tidore sejak Sultan pertama Sehajati sampai Sultan terakhir Zainal Abidin Alting (diangkat di Denpasar 14-12-1946 dan dinobatkan di Tidore 27-2-1947 atau 26 Rabiulawal 1366 H.) ada 35 orang Sultan. 15 Sultan Jailolo pertama Sultan Darajati sampai Sultan terakhir Talobuddin ada 16 orang Sultan.

Dengan masuknya agama Islam membawa banyak perobahan dalam struktur masyarakat yang sudah ada sejak awal (abad 1 XV) itu, di-

sesuaikan dengan kehidupan keagamaan Islam itu.

Sebelum datangnya Jafar Sedek (ayah dari 4 Sultan Maluku di atas) yang dianggap sebagai tokoh pembaharu dan peletak dasar masyarakat Kraton dan Kesultanan, masyarakat telah mengenal pola kepemimpinan kerajaan (Kolano/Maloko/Boldan) yaitu Gape, Duko, Seke, Tuanane, Kolano merupakan pimpinan tertinggi, di bawahnya kepala-kepala suku (Hena/Amail/negen), sesudah itu tua-tua adat dan akhirnya lapisan bawah (rakyat biasa).

te em egisi kelikiji. Sadijika na para tir Adadi nyegeta danyan ili kemidia sa

grouped in it. " Lawrei arest ki Sistem pelapisan ini kemudian dirobah Jafar Sedek, Kolano dirubah menjadi Sultan, di bawahnya terdapat aparat Pemerintahan yang disebut

Yogugu, Kapitahao, Hukum Soa Siu, Hukum Sangaji, Tulilimo.

Aparat Pemerintahan itu dibantu oleh Dewan Legislatif yaitu Bobato 18 artinya Dewan ini mempunyai 18 orang Anggota yang terdiri dari Gimelaha, Fanyira dan Sangaji. Anggota-anggota Aparat Pemerintahan ini semuanya dari Bangsawan. Sesudah itu terdapat Bala (rakyat biasa). Sistem ini berkembang walaupun pada mulanya terdapat pertentangan-pertentangan, karena perobahan nilai-nilai tadi.

Kemudian terdapatlah dalam masyarakat:

Golongan Sangaji (Golongan tertinggi keluarga Sultan dan Bangsawah Kraton.

-- Golongan Manyira (Golongan menengah, kaum bangsawan bukan kraton, putera-putera dari selir)

Golongan Mahimo (Golongan terendah dalam masyarakat a.l. pedagang, petani, budak kraton dan bangsawan, serta rakyat dari daerah takluk).

Di samping Sultan terdapat Yogugu (Pembantu Utama Sultan) dari golongan Sangaji. Tugasnya mengatur dan mempertanggung jawabkan setiap pekerjaan baik dalam bidang pemerintahan, sosial ekonomi kepada Sultan. Perubahan dalam struktur Pemeerintahan dan Kepemimpinan banyak terjadi dalam pola-pola pelapisan masyarakat tidak banyak karena dianggap pola-pola kemasyarakatan asli menguntungkan kehidupan masyarakat tetap dipertahankan, antara lain Gotong Royong, Masohi, Pela, Uli Siwa, Uli Lima, Pata Siwa, Pata Lima, Lor Lim, Ur Siu dan lain sebagainya itu tetap. Pola-pola yang sudah lama ada ini tetap berkembang. Di Maluku Tengah maupun Maluku Tenggara pola-pola ini tetap tidak berubah, yang berubah hanya pola kepemimpinan lokal.

Perobahan di dalam pola kepemimpinan lokal ini terjadi yaitu istilah Kolano dirobah menjadi Sultan. Dengan masuknya Islam, Sultan Ternate sebagai pucuk pimpinan tertinggi di Maluku dalam pemerintahan seharihari dibantu oleh aparat keamanan Babato madopolo yang terdiri dari:

- Yogugu yaitu Mangkubumi (Perdana Menteri)

-- Kapita-Lao yaitu Menteri Pertahanan

Hukum Soa-Siu yaitu Menteri Dalam Negeri

-- Hukum Sangaji yaitu Menteri Kehakiman

— Tulalimo yaitu Sekretaris Negara.

Di samping aparat Pemerintahan pembantu Sultan terdapat lembaga adat Babato Adat yang terbagi atas:

-- Babato Akhirat -- Babato Dunia.

Babato Akhirat : bertindak selaku badan yang memberi nasehat ten-

tang soal-soal keagamaan.

Babato Dunia : bertindak sebagai Badan Legislatif dan memberi

nasehat yang menyangkut politik pemerintahan. Urusan kemiliteran dipegang "Soa" yaitu Soa Heku dan Soa Cim. Panglima Perang Urusan Dalam Negeri disebut Kapite Kiye. Urusan Kerokhanian dipegang oleh Qadhie yang disebut Yo Kolem dibantu para Imam dan Chatib. Urusan Rumah Tangga Kraton terdiri dari:

- Imam Suhodo yaitu Ajudan Pribadi Sultan

- Suwohi, yaitu Protokol Istana.

- Tulalimo yaitu Sekretaris Negara dan istana

Tulolima dibantu staf yang dinamakan Soseba Yotuli.

Urusan Perdagangan dipimpin oleh Syahbandar. Daerah-daerah Kerajaan (distrik) diperintah oleh seorang Sangaji, Para Sangaji memerintah Gumalaha (Kepala desa/negeri). Pada Kerajaan Iha dan Hitu (di Maluku Tengah) tidak terdapat banyak perobahan. Pimpinan tertinggi Kerajaan ada di tangan Upu Latu atau Raja. Di bawah Raja terdapat pemimpin-pemimpin utama yang mengepalai Uli-Uli yaitu Patih, Orang Kaya, Hohuhan, Malige Hukom, Kepala Soa, Dewan Saniri Kerajaan dan Marinyo. 17)

Khusus Kepemimpinan dan Pengaturan Pemerintahan Kerajaan Iha di Maluku Tengah sampai masuknya Islam, Pimpinan tertinggi Kera-

jaan Iha adalah Raja (Upu Latu Sopakua Latu).

Di bawah Raja terdapat Pembantu-Pembantu (Pemimpin Utama) yang mengepalai Uli-Uli yaitu Patih, Orang Kaya, Hahuhan, Malige Hukom, Kepala Soa, Marinyo. Di samping Pemimpin-pemimpin utama Kerajaan ini dibentuk pula Aparat-aparat Pemerintahan yaitu:

- Badan Saniri Raja Patih
- Badan Saniri Lengkap
- Badan Samiri Besar

Badan Saniri Raja Patih adalah badan eksekutip yang melaksanakan tugas pemerintahan sehari-hari terdiri dari Raja - Patih - Orang Kaya, Malige Hukum - Hohuhan - Kepala Soa - Kapitan - Latu Kewano - Marinyo. Badan Saniri Lengkap : Badan ini adalah badan legislatif untuk mengawasi jalannya pemerintahan yang terdiri dari Raja, Patih, Orang Kaya, Hahuhan, Malige Hukum, Kepala Desa, Tuan Tanah dan Maueng (Pendeta Adat). Badan Saniri Besar : merupakan Badan tertinggi Kerajaan (sama dengan Majelis Permusyawaratan Rakyat (MPR), yang anggota-anggotanya terdiri dari Badan Saniri Raja Patih, Badan Saniri Lengkap, Kepala-Kepala Rumah Tau dan semua orang laki-laki yang sudah dewasa. Badan ini berhak mengangkat dan menurunkan Raja, Saniri Raja Patih, Saniri Lengkap. Persidangan Badan ini merupakan Demokrasi langsung dan dilakukan setahun sekali atau dalam keadaan mendesak 3 bulan sekali di Baileu (Balai Desa).

Di samping itu terdapat suatu lembaga adat untuk melindungi keamanan dan ketertiban dalam Kerajaan Iha ini, yaitu :

--- Kapitan = Panglima Perang
--- Malessi = Pembantu Kapitan
--- Maueng = Pemimpin upacara adat
--- Maatoke = Pembantu Maueng

Tuan Tanah = Tuan Negeri = Kepala adat (mewakili Raja di dalam hal adat)

-- Latu Kewano = Kepala Kewang (Polisi Hutan)

-- Marinyo = Pesuruh kerajaan<sup>18</sup>)

Di Kerajaan Hitu setelah masuknya Islam kekuasaan tertinggi yang ada pada Raja, berubah menjadi Presidium (kolegial), menjadi 4 Perdana. Sebagai Kepala Pemerintahan ditunjuk salah satu dari 4 orang Perdana itu adalah:

- a. Patih Saelan Binaur atau Zamjadi yang bergelar Totohatu dari Tanunu (Seram Barat).
- b. Mulai yang bergelar Tanah Hitumesen berasal dari Tuban (Jawa) yang mendirikan negeri Waipoliti.
- c. Yamilu bergelar Nusatapi (pendamai nusa), seorang yang pernah mendamaikan konflik antara Patih Saelan Binaur dan Mulai.
- d. Patih Llan atau Kiai Patih bergelar Patih Tuban. Semula bergelar Patih Tuha atau Patih Tua.

Di bawah Perdana-Perdana itu ada 7 orang Penggawa:

Penggawa Siatu di Hitu (Uli Helawan)
Latuhelu di Negeri Lima (Uli Nau Binau)
Helalatu di Seith (Uli Ala)
Heilessi di Kaitetu (Uli Hutumuku)
Titowahitu di Wakal (Uli Sawani)
Maatitauen di Hila (Uli Solemata)
Pikassao berkedudukan di Tomo (Selogi)

Ketujuh Penggawa ini memerintah 49 gelaran (Gulungan = Orang Kaya) yang mengepalai 49 desa di Tanah Hitu. Tanah Hitu termasuk Uli Lima/Pata Lima (Pengaruh Kerajaan Ternate). 19)

Di Kerajaan Iha terdapat 7 Uli, yaitu:

- -- Uli Iha diperintah oleh Patih Iha
- Uli Hatala diperintah oleh Hukom Hatal.
- Uli Mahu diperintah oleh Malige Mahu.
- Uli Matalete diperintah Hahuhan Matalete
- Uli Pia (Tomarala) diperintah oleh Kepala Soa Pia.
- Uli Kulur diperintah oleh Patih Oelu (Kulur) disebut Patih Patih Oeku.
- Uli Hatulesi diperintah oleh Orang Kaya Hutalesi. 19)

Tujuh Uli ini diperintah oleh ketujuh orang Patih/Malige Hukum/Orang Kaya Kaya Hahuhan/Kepala Soa yang memerintah 49 Hena (Aman = Negeri kecil) di dalam Wilayah Kerajaan Iha itu.

Masing-masing Uli meliputi 7 negeri, maka Kerajaan Iha ini termasuk kelompok Pata Lima/Uli Lima, artinya takluk di bawah pengaruh Ternate. Penyatuan ini terdapat pula di Kerajaan Alaka di bawah Tidore, dan Hoamual, Banda di bawah Ternate, Pantai Utara dan Barat daya Irian Barat (Irian Jaya) di bawah Tidore.

Di daerah Maluku Tenggara, terjadi juga perubahan-perubahan setelah masuknya Islam, khususnya di Kepulauan Kei. Persekutuan-persekutuan sosial yang telah ada yaitu Ohoiratun (negeri) yang dikepalai oleh seorang pemimpin yang disebut Hallai.

Beberapa negeri (ohoiratun) bergabung dalam "Lor" dan "Ur" -- (Lor Lim dan Ur Siu), atau Uli Lima dan Uli Siwa.

Pemimpin Ur disebut Rat (Raja). Pemimpin Lor disebut Raja.

Lor Lim (Uli Lima = Pata Lima) terdiri dari :

- -- Tuble (Raja Negeri Tual)
- -- Yarbadan (Raja negeri Tetoat)
- -- Ibes (Raja negeri Nerong)
- Bamaf (Raja negeri Fer)
  Songli (Raja negeri Rumat)
- -- Kirkes (Raja negeri Ibra)

Pengaruh kerajaan Ternate.

Ur Siu (Uli Siwa = Patasiwa) terdiri dari :

- Arnuhu (Raja negeri Danar)
- Sakmas (Raja negeri Wain)Baldu (Rajanegeri Dullah)
- Wahadat (Raja negeri Ohoitahait)
- Katel (Raja negeri Ohoimangan)
- -- Ekkel (Raja negeri Yamtel)
- -- Borman Somlain (Raja Watlaar)
- Bentar (Raja negeri Ohoilimwat)21)

### 4. PENUTUP

Dengan masuknya Agama Islam di Ternate-Tidore dalam abad XIV XV maka terjadilah perobahan dalam pelapisan sosial maupun Pola Kepemimpinan Lokal, maka terjadilah kontak pelapisan sosial maupun kepemimpinan lokal yang erat antara Ternate — Tidore (Maluku) dan Jawa. Bahkan terjadi pula kaitan hubungan internasional (Ternate — Tidore — Jawa, Sumatera — Malaka, India, Persia, Gujarat) dan Eropah. Kontak Ternate dan Jawa (Susuhunan Parapen di Giri, di mana banyak orang Jawa dijadikan Imam atau guru-guru agama Islam di Ternate).

Hal ini banyak memperkaya kebudayaan Rohani Ternate pada khususnya dan Maluku umumnya. Ajaran-ajaran agama Islam yang memasuki daerah Maluku berarti pula sedikit banyaknya memperkaya hukum adat setempat di Indonesia yang justru seringkali unsur-unsur hukum Islam ini bergandengan dengan hukum-hukum adat seperti di Aceh, Minangkabau,

Jawa, Sulawesi, dan lain sebagainya.

Sejalan dengan perkembangan Islam itu sendiri, Bahasa dan Huruf Arab sudah tentu memasuki juga Daerah Maluku dan secara perlahan-lahan dipakai oleh Sultan -- Sultan/Raja -- Raja di daerah Maluku. Kaum bangsawan maupun penduduk Maluku yang menjadi penganut Islam dan tentunya memperkaya perbendaharaan bahasa Melayu dan Bahasa daerah (Ternate -- Tidore) serta mempengaruhi nilai-nilai sosial yang sejak purba telah ada di sini.

Jadi jika dilihat dari sudut Kebudayaan maka Maluku dengan pusatnya Ternate di abad XIV merupakan salah satu daerah yang turut serta bersama-sama daerah-daerah yang dikuasai Islam lainnya berperan di forum Nasional membentuk periode kebudayaan yang bercorak Islam di Indonesia. Demikian pula kontak antara kerajaan Iha di Maluku Tengah dengan Aceh di dalam hal masuk dan berkembangnya agama Islam di Kerajaan Iha sangat memperkaya kebudayaan kerohanian Iha, dan memunculkan persekutuan erat antara Iha – Aceh – Banten (Jawa) antara Mesjid Raya Malakey – Mesjid Baiturrachman dan Mesjid Agung.

Demikianlah kira-kira garis besarnya peran serta Kerajaan Ternate — Tidore di abad ke XIV di atas pentas Sejarah Lokal Bumi Persada Indonesia. Dari uraian garis besar tersebut di atas ternyata jelas masih banyak problem yang kita hadapi untuk penulisan Sejarah Lokal yang harus kita teliti berdasarkan sumber-sumber dari Daerah, Arsip-arsip Portugis, Belanda, Spanyol, Inggeris, Perancis, maupun dari negara-negara Arab dan

negara Islam lainnya yang berhubungan dengan daerah Maluku.

Mudah-mudahan Seminar Sejarah lokal ini dapat menghasilkan penulisan Sejarah Lokal maupun Sejarah Nasional yang bersifat ilmiah sekaligus menjadi pedoman kita sebagai Bangsa yang ber Bhinneka Tunggal Ika, berkebudayaan Pancasila di atas landasan Undang Undang Dasar '45, bersatu manggurobe maju

"Lawamena Haulala".

## DAFTAR CATATAN KAKI

#### **PENDAHULUAN**

- Naidah Van Ternate, diterjemahkan dan diberikan Catatan oleh P. Van der Crab dalam Bijdragen Tot de taalland – en Volkenkunde Van Ned, Indie, IV, volgreeks, 2de deel, 's Gravenhage, BKI 1878, halaman 382.
- 2) P. Van der Crab, De Moluksche eilanden, Reis Van Z.E. den G.G. Charles Ferninand Pahud door de Moluksche Archipel, Batavia, 1862, halaman 293 dan seterusnya.
- 3) Van der Crab, Naidah van Ternate, op.cit., halaman 3.
- 4) Coolhaas, W.P.H., Kronik Van het rijk Bacan, T.B.G., 1929.
- Valentijn, Franqois, Oud en Nieuw Oost Indies, I, Amsterdam, 1727, halaman 3.
- Control of the control
- 7) De Graaf, H.J., Dr. Oud Lector aan de Universitiet Van Indonesie in de nieuwere geschiedenis der Indonesische Volkeren, Een Oude en een nieuwe negorij, Jakarta, 1949.
- 8) Uka Tjandrasasmita, Drs., **Peranan dan Sumbangan Islam** dalam Sejarah Maluku, Suatu prasaran dalam Seminar Sejarah Maluku I (Hasil hasil materi Seminar Sejarah Maluku I), Ambon, 1972, halaman 201.

# 2. KEHIDUPAN MASYARAKAT DAN PROSES PERTUMBUHAN PELAPISAN – PELAPISAN SOSIAL.

- Van der Crab, P.A., Geschiedenis Van Ternate, en Ternateansche en Maleische Tekst, door den Ternatean Naidah, met Vertaaling en aanteningen door P.A. Van der Crab, B.K.I. 1878.
- 2) Velentijn, François, Oud en Nieuw Oost Indien, I, hal. 3
- Leirissa, R.Z., Kerajaan Ternate dan stelsel Ekstirpasi, Jakarta, 1965, hal. 1.
- Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Sejarah Daerah Maluku, Jakarta, 1976/1977, hal. 22.
- 5) Coolhaas, W.P.H. Kroniek Van het Rijk Bacan, T.B.G., 1929.

### POLA KEPEMIMPINAN LOKAL

- 1) Van der Crab, P., **De Moluksche eilanden**, Reis Van Z.E. den G.G. Charles Ferninand. Pahud voor de Moluksche Archipel, Batavia, 1862, halaman 293.
- Valentijn Franqois, Oud en Nieuw Oost Indie, met aantekeningen Volledige inhoudsregisters, diterbitkan DR.S. Keyzer, II, deel, 's Gravenhage, 1856, halaman 183.
- 3) Kern, RA., Geschiedenis Van Nederlandsche Indie, halaman 357.
- 4) Wessels, S.J.C. De Geschiedenis der R.K. Missie in Amboina, 1546 1605, Utrecht, 1926, halaman 100.

5) Naidah Van Ternate, yang telah diterjemahkan dan diterbitkan oleh P. Van der Crab, Bijdragen tot de taal-, Land-en Volkenkunde van Ned. Indie, IV Volgreeks, 2de deel ('s Gravenhage 1878, hal. 383.

6) Ali Murtopo, Letnan Jenderal TNI AD, Menteri Penerangan R.I., Pengalaman saya di Hawai, suatu informasi kepada Panitia Penulisan

Film Perang Pattimura, Jakarta, 1980.

7) Valentijn, Franqois, Oud en Nieuw Oost Indie, diterbitkan DR.S. Keyzer, II, opcit, hal. 191.

8) Valentijn, Franqois, Oud en Nieuw Oost Indie, Ibid, hal. 192.

- Naidah Van Ternate, yang telah diterjemahkan P. Van der Crab, opcit, hal. 384.
- Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Proyek P.3.K.D. Departemen P. dan K. Jakarta, Sejarah Daerah Maluku, 1976/1977, hal. 48.
- 11) Abinino, Prof.Dr., Sejarah Pendidikan Kristendi Indonesia, hal. 78.
- 12) Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Proyek P.3'K.D. Dep. P. dan K. Jakarta, Sejarah Daerah Maluku, 1976/1977, opcit hal. 40.
- 13) Hitipieuw, Frans, Drs. Pahlawan Revolusi Karel Sasuitubun, Proyek I.D.S.N., Dep. P. dan K. Jakarta, 1979/1980, hal. 35.
- 14) Naidah Van Ternate, yang telah diterjemahkan P. Van der Crab, Ibid, halaman 383.
- 15) Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Proyek P.3.K.D. Dep. P. dan K., Jakarta, Sejarah Daerah Maluku, 1976/1977, ibid, halaman 44.
- 16) Valentijn, Franqois, Beschrijving Van Amboina, hal. 87 dan seterusnya.

17) ----, Beschrijving Van Amboina, opcit, hal. 86.

- 18) Abdul Gawi Latukaisupi, Catatan dan Gambar Struktur Pemerintahan dan pengaturan Masyarakat Kerajaan IHA sejak Purba, Iha Seram Barat, 1966.
- 19) ----, Beschrijving Van Amboina, **ibid**, hal. 96 98.

20) -----, Beschrijving Van Amboina, Loccit, hal. 86.

21) Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Proyek P.3.K.D. Dep. P. dan K., Jakarta, Sejarah Daerah Maluku, 1976/1977, loc.cit, halaman 48 – 50.

## DAFTAR SUMBER

- Abdullah, Taufiq, Dr., Ke arah penulisan Sejarah Sosial Daerah, Proyek IDSN, Ditsenitra, Departemen P. dan K., Jakarta, 1982 / 1983.
- Abinino, Prof. Dr., Sejarah Pendidikan Kristen di Indonesia, Jakarta, 1980.
- Ali Mortopo, Menteri Penerangan R.I., Wawancara dengan Panitia Penulisan Sejarah Film Perang Pattimura, Jakarta, 1980.
- Budhisantoso, S., Dr., Arti pentingnya Sejarah Masyarakat Dalam Pembinaan dan Pengembangan Kebudayaan Nasional, Proyek IDSN, Ditsenitra, Departemen P. dan K., Jakarta, 1982/ 1983.
- Bleeker, P., Reis door de Minahasa en de Molukschen Archipel, gedaan in de maanden September en October, 1855, in het gevelg Van den Gouverneur Generaal Mr. A.J. Duymaer Van Twist, tweede deel, Batavia, 1856.
- 6. Clerq, F, S, A, de, Bijdragen tet de kennis der Residentie Ternate, 1980.
- 7. Coolhaas, W.P.H., Krenek Van het Rijk Bacan, T.B.G., 1929.
- 8. Cense, A.A., Enige aantekeningen over Makassaars Boeginese geschiedschrijving Bijdragen tet de Taal –, Land en Volkenkunde, deel 107, 1951).
- Graaf, H.J. de, Dr., Oud Lector aan de Universiteit Van Indonesie in de Nieuwere Geschiedenis der Indonesische Volkeren, Een Oude en een Nieuwe Negerij, Jakarta 1949.
- Hitipeuw, Frans, Drs. Cengkeh dan Pala membawa Berkat dan Bencana Bagi Daerah dan Rakyat Maluku, Hasil-hasil Materi Seminar Sejarah Maluku I, Ambon, 1972.
- 11. Hitipeuw, Frans, Drs., Karel Sasuitubun, Proyek IDSN, Ditsenitra, Departemen P. dan K. Jakarta, 1981/1982.
- Heeres, J.E. Mr., Corpus Diplomaticum Neerlando Indicum, Hoogleraar aan de Rijks Universiteit te Leiden Bagian I 1596 – 1650 (Bijdragen tot de Taal-, Land-en Volkenkunde Van Ned. Indie serie ke 7, jilid III, 1907.
- 13. Kern, R.A., Geschiedenis Van Nederlandsche Indie.
- 14. Leirissa, R.Z., Kerajaan Ternate dan Stelsel Ekstirpasi, Jakarta, 1965.
- 15. Latukaisupy, Abdulgawi, Catatan dan Gambar Struktur Pemerintahan dan Pelapisan Masyarakat Iha, 1966.

- Naidah Van Ternate, diterjemahkan dan diterbitkan oleh P. Van der Crab dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde Van Ned. Indie, IV Volgreeks, 2de deel, 's Gravenhage, BKI, 1878.
- Manusama, Z.J., Dr., Sekelumit Sejarah Tanah Hitu dan Nusa laut serta Struktur Pemerintahnya sampai Pertengahan Abad ketujuhbelas, Bunga Rampai Sejarah Maluku I, Ambon, 1972.
- Satu Setengah Abad Pemerintahan Adat di Tanah Hitu, Hasil-hasil Materi Seminar Sejarah Maluku I, Ambon, 1972.
- Proyek Penelitian dan Pencatatan Kebudayaan Daerah, Pusat Penelitian Sejarah dan Budaya, Sejarah Daerah Maluku, Jakarta, 1976 / 1977.
- 20. Rumphius, G.E., De Ambonsche Historie, BKI, 1910, dua jilid.
- 21. Valentijn, Franqois, Oud en Nieuw Oost Indiesn, jilid I dan II diterbitkan di Dortrecht, Amsterdam, antara tahun 1724 –1727.
- 22. -----, Beschrijving Van Amboina.
- Van der Crab, P., De Moluksche Eilanden, Reis Van Z.E. dan G.G. Charles Ferdinand Pahud door de Moluksche Archipel, Batavia, 1862.
- Naidah Van Ternate, dit4rjemahkan dan diberi catatan dalam Bijdragen tot de Taal—, Land- en Volkenkunde Van Ned. Indie, IV Volgreeks, 2de deel, 's Gravenhage, BKI, 1878.
- Uka, Tjandrasasmita, Drs., Peranan dan Sumbangan Islam dalam Sejarah Maluku, Hasil-hasil Materi Seminar Sejarah Maluku I, Ambon. 1972.
- 26. Wessels, S.J.C., De Geschiedenis der R.K. Missie in Amboina, 1546 1605, Utrecht, 1926.

## LAMPIRAN

# GAMBAR SILSILAH AWAL SULTAN – SULTAN TERNATE, TIDORE, BACAN DAN JAILOLO,

# SAYIDINA AWAL WAL AKHIR ZAMAN NABIONA

MUHAMMADIN

SITI FATIMAH TIL JUHRA

V

SAID IMAMUL HUSAIN

SAID ZAENAL ABIDIN

SAID NA ALIE

# SAID BAKI

### SAIDNA SYEKH JAAFAR SEDEK

(Kawin dengan puteri kayangan dari Ternate NURSAFA).



## DAFTAR NAMA NAMA SULTAN TERNATE DAN TAHUN PEMERINTAHANNYA DI TERNATE

- 1. SULTAN MASYHUR MALAMO (memerintah tahun 1500 1535).
- 2. SULTAN HAIRUN (memerintah tahun 1535 1570)
- 3. SULTAN BAABULLAH (memerintah tahun 1570 1584)
- 4. SULTAN SARVEDIA (memerintah tahun 1584 1606). (BERKAT)
- SULTAN MODAFFAR (memerintah tahun 1606 1610) (Diwakili pamannya Pangeran Hidayat Tomagala). Sultan Modaffat sendiri baru memerintah 1611 - 1627.
- 6. SULTAN HAMZAH
  - (Aaja al Mukminan/Hamzah
  - Barpiun Alamilah Syah) memerintah 1627 1648
- SULTAN MANDARSYAH (memerintah 1648 1675) (KAICIL SIBORI). Tidak punya turunan diganti adiknya (memerintah tahun 1681 – 1692).
- 8. SULTAN AMSTERDAMSYAH (memerintah tahun 1675 1681) (KAICIL SIBORI). Tidak punya turunan diganti adiknya (memerintah tahun 1681 1692).
- 9. SULTAN SAID FATCHULLAH (memerintah tahun 1692 sampai tahun ....... (Putera SULTAN MANDARSYAH).
- 10. SULTAN RAJA LAUT, putera dari SULTAN FATCHULLAH. Pemerintahan diteruskan oleh puteranya yang tertua.
- 11. SULTAN OUDSHOORN.
  - Walaupun mempunyai putera, tetapi dia diganti Saudaranya.
- 12. SULTAN SAH MARDAN (memerintah kurang jelas tahunnya). Tidak mempunyai putera, diganti oleh adiknya.
- 13. SULTAN ZWAARDEKROON, kemudian diganti adiknya.
- 14. SULTAN ARUNSYAH atau HINUNSYAH.
  - Kemudian diganti oleh 4 putera Sultan Raja Laut secara berganti-ganti.
  - 15. SULTAN AKHRAAL, putera Sulung Sultan Arun Syah, Beliau disebut juga Paduka Sri Maha Tuan Sultan Amiri Iskandar Malikil Mulkil Mupnawwarah Saiyyidil Muharram Siadh Kecil PUtera Aharal. Pada bulan Mei 1766 beliau ini dituduh bersekutu dengan orang Inggeris melawan Belanda. Sultan ini dibawa ke Batavia dengan kapal laut "De Waker" dibawah perintah Kapten Laut Daniel Van Wamingen pamannya.
- 16. SULTAN SARKAN, juga disebut Hayyul Arifin Putera Sarkan, putera Sultan Zwaardekroon naik takhta pada tanggal 27 April 1796 dan wafat 1801. Setahun sebelumnya (tahun 1800) kekuasaan diambil oleh Gubernur W.J. Gransen, kemudian diserahkan lagi kepadat Sultan yang berikutnya secara berganti ganti sampai dengan sultan yang terakhir (sebelum Indonesia merdeka) yaitu: Sultan Iskandar Muhammad Jabir yang dinobatkan pada tahun 1930 di Ternate dan meninggal dunia di Jalan Raden Saleh Jakarta belum lama ini.

# STRUKTUR KEPEMIMPINAN KERAJAAN IHA

(MALUKU TENGAH) DI ABAD KE XIV



## KEPEMIMPINAN DALAM STRUKTUR MASYARAKAT LIO DI NUSA TENGGARA TIMUR

# Munanjar Widyatmika UNIVERSITAS NUSA CENDANA

#### 1. Pendahuluan.

Pemimpin dalam suatu masyarakat berperan selaras dengan kebutuhhan hidup warga masyarakat. Perubahan kebutuhan hidup dan cara hidup suatu masyarakat, sering mempengaruhi pola kepemimpinan yang berlaku dalam masyarakat.

Dalam suatu masyarakat tradisional, pemimpin selalu muncul dari lapisan atas struktur masyarakat yang ada. Dengan kata lain antara struktur masyarakat dan kepemimpinan mempunyai kaitan yang erat. Schulte Nordtholt mengungkap bahwa antara sistem bertani, sistem kepercayaan dan sistem politik mempunyai saling kaitan erat (Schulte Nordtholt, 1971: 52). Walaupun pernyataan tersebut ditujukan pada masyarakat Atoni di Timor, nampaknya berlaku umum pula bagi suku]suku di Nusa Tenggara Timur.

Kupasan ini hendak mencoba menelaah hal itu khususnya terhadap suku Lio di Flores Tengah.

# 2. Struktur Masyarakat Lio

Masyarakat Lio mengenal empat golongan masyarakat. Keempat golongan tersebut yakni: Ata Ria, Ata Tebe Tahu atau Ata Meke, Faiwalo Anakalo dan Ata Koo.

Penggolongan tersebut terutama didasarkan atas kewajiban dan hak atas adat suku yang bersumber kepada kepercayaan nenek moyang. Ata ria merupakan lapisan atas yang terdiri dari penguasa adat. Mereka berkewajiban menjaga ketertiban warga suku, menjadi pengantara antara warga dengan arwah nenek moyang dalam upayaca, menjaga dan memelihara benda-benda pusaka dan bangunan suci serta melindungi warga suku dari setiap ancaman. Mereka mempunyai hak mengatur harta suku, terutama tanah suku, menerima segala persembahan berupa bahan makanan dan ternak dari warga, menerima segala hasil denda. Golongan kedua yakni Ata Tebe Tahu atau Ata Meke, merupakan orang bebas. Golongan ini bersama dengan golongan rakyat biasa (Faiwalo anakalo) merupakan golongan terbesar. Ata Meke merupakan rakyat yang memiliki kekayaan lebih dibandingkan dengan rakyat biasa. Kedua golongan ini berkewajiban melaksana-

x) Di Nusa Tenggara Timur terdapat kira-kira 40 suku bangsa dan bahasa, di antaranya terdapat suku Lio yang merupakan salah satu bagian kelompok suku berbahasa Manggarai Riung yang termasuk rumpun bahasa Sumba-Bima. Suku Lio yang berbahasa Lio menghuli Wilayah Ende di Flores yang terdiri dari 5 kecamatan dengan 103 buah desa.

kan perintah golongan pertama, memberi persembahan dalam rangka upacara kepada golongan pertama. Mereka mempunyai hak menggunakan tanah suku seijin golongan pertama, mendapat perlindungan dan keamanan serta mendapat pelayanan untuk upacara. Mengapa kedua golongan ini dibedakan tidak begitu jelas. Nampaknya golongan Ata Meke mempunyai kebebasan yang lebih dari golongan Faiwalo anakalo tidak saja karena kekayaannya tetapi juga dari asal usulnya yang masih mempunyai hubungan dekat dengan golongan kedua. Lapisan keempat adalah Ata koo. Golongan ini merupakan budak, yang merupakan rakyat yang kehilangan hak-haknya. Mereka menjadi budak karena tertawaan pada waktu perang suku, ataupun melanggar adat yang berat. Golongan ini sebenarnya dewasa ini tidak kentara lagi.

Masyarakat Lio adalah masyarakat yang terdiri dari kesatuan kekeluargaan luas yang dalam istilah sehari-hari disebut suku (sao mere tenda dewa). Setiap sao mere tenda dewa terdiri dari beberapa sao tenda atau embu yang merupakan gabungan keluarga batih yang disebut deka dapu atau kunu one.

Suku - suku tersebut biasanya menghuni satu desa tradisional atau lebih yang disebut nua. Tiap nua terdiri dari beberapa kopo dan tiap kopo terdiri dari beberapa bhisu. Dalam kehidupan masyarakat Lio kepercayaan terhadap arwah nenek moyang menduduki tempat yang sangat penting. Artinya kegiatan dan pola berpikir selalu berorientasi kepada nenek moyang. Kepercayaan kepada arwah nenek moyang (embu mamo bupu babo), berpengaruh pula pada pola tempat kediaman atau nua. Setiap desa tradisional Lio selalu berpola lingkaran. Sebagai pusatnya adalah tubu musu dan lodo nda yakni bangunan suci lambang nenek moyang lelaki dan wanita berupa menhir dan dolmein. Tubu musu dan lodo nda ditempatkan di tengah halaman kampung yang berbentuk lingkaran dan berpagar batu (Hanga). Setjap bangunan rumah diatur berkeliling menghadap hanga dan tubu musu serta lodo nda. Bangunan - bangunan yang ada yakni rumah adat Kedadi samping menghadap tubu musu dan lodo nda harus pula menghadap ke gunung. Desa - desa tradisjonal biasanya selalu berada di punggung bukit atau lereng gunung. Orientasi ke gunung ini berkaitan pula dengan orientasi arwah nenek moyang. Gunung dianggap sebagai tempat nenek moyang dan asal nenek moyang yang dianggap sumber keberuntungan, ketenteraman dan keselamatan karena dekat dengan nenek moyang dan dilindungi nenek moyang.

# 3. Kepemimpinan Masyarakat Lio

Kepemimpinan masyarakat Lio bersumber pada adat kepercayaan nenek moyang. Para pemimpin berasal dari golongan Ata ria dalam masyarakat dan terdiri dari tiga jenis. Ketiga jenis pemimpin tersebut adalah Mosalaki, Ria bewa dan Kopo kasa.

Mosalaki berasal dari kata mosa dan laki. Mosa artinya jantan, laki pusaran rambut di kepala, orang yang menyatu dengan tanah atau pun rakyat. Mosalaki secara umum berarti pemimpin rakyat. Mosalaki sebenarnya bukan jabatan tunggal tetapi suatu dewan pemerintahan adat yang terdiri dari 7 orang Mosalaki. Mosalaki pertama adalah Mosalaki Puu line Ama ana kalo. Mosalaki Puu adalah kepala suku yang berfungsi pula sebagai kepala urusan pemerintahan, hakim, kepala upacara, keamanan dan

kesejahteraan; Mosalaki Puu adalah pemimpin tertinggi suku. Dalam melaksanakan kepemimpinan, Mosalaki selalu bermusyawarah. Tetapi keputusan tertinggi terletak di tangan Mosalaki Puu. Mosalaki kedua sampai ketujuh dalam masyarakat Lio dikenal dalam berbagai istilah. Namun secara umum mereka adalah pembantu pemimpin tertinggi dalam menjalankan pemerintah. Mosalaki kedua yakni Mosalaki Wiwilema yang berfungsi sebagai penghubung antara Mosalaki tertinggi dengan warga suku. Mosalaki kedua dikenal pula dengan istilah Mosalaki Tedo Mulu yang bertugas membantu Mosalaki tertinggi pada waktu melakukan upacara menanam yang pertama. Mosalaki ketiga yakni Mosalaki Heu Uwi, bertugas menyiapkan alat upacara. Mosalaki keempat disebut Mosalaki sobe Nggebe bertugas mengumpulkan bahan makanan dari rakyat untuk keperluan upacara. Mosalaki kelima Mosalaki Neta Nao bertugas menyiapkan segala tali temali untuk keperluan upacara. Mosalaki keenam Mosalaki Neka Kaju bertugas menabik kayu pertama yang akan dijadikan bahan ramuan rumah adat. Mosalaki ketujuh yang bertugas sebagai pembantu umum. Mosalaki tertinggi disebut Mosalaki Sike Sani. Mosalaki ketiga, keempat dan kelima disebut juga Mosalaki ndu. Mosalaki keenam dikenal pula sebagai Mosalaki Kapadi/duri. Mosalaki ketujuh dikenal pula dengan sebutan Mosalaki Daisingi luga rai yang bertugas menjaga tapal batas tanah puku. Di samping Mosalaki yang dikenal tersebut, di beberapa daerah Lio dikenal pula Mosalaki Paki Tanah bertugas menarik pajak.

Jabatan Mosalaki adalah jabatan yang bersifat turun temurun. Kepemimpinan mereka telah ditentukan secara adat yang telah terpatri dalam syair adat. Mereka menjalankan kepemimpinan yang telah diwariskan secara turun temurun. Penyimpangan dalam menjalankan kepemimpinan adalah tabu karena melanggar adat nenek moyang.

Di bawah jabatan Mosalaki terdapat jabatan Ria bewa. Ria Bewa adalah pembantu Mosalaki khusus dalam hal menyampaikan perintah kepada warga suku. Di tiap bagian kampung (kopo) terdapat pula pembantu Mosalaki yang otonom di wilayah kopo. Petugas ini adalah kopo kasa.

Dari jabatan pemimpin yang ada jelaslah bahwa orientasi kepemimpinan ditujukan pada arwah nenek moyang. Artinya para pemimpin menjaga keserasian hubungan antara warga suku dengan arwah nenek moyang melalui serangkaian upacara-upacara. Tugas Mosalaki yang tersirat dalam syair adat disebutkan

1. Laki ine ama (kepala pemerintahan).

2. Laki dai singi ongga enga langi (menjaga tapal batas).

3. Laki susunggua oangga namu bapu (pengurus upacara adat).

4. Ria tanga sepu seru ongga ngilo alnunu (pengurus persoalan warga suku).

5. Laki tu tego ongga taga mido (pelayan warga).

6. Laki dari gomo ongga enga rate (menjaga kubur dan pembawa sajian bagi arwah).

Mosalaki yang menjabat seumur hidup dalam memimpin warga suku, kepemimpinan mereka bersifat kharismatik. Kepandaian memimpin diwariskan dari Mosalaki pendahulunya yang digantikan. Para Mosalaki sebelum

meninggal, telah mengarahkan beberapa calon penggantinya sebagai kader Mosalaki. Para Mosalaki hanya dapat diganti oleh keturunan Mosalaki. Calon pengganti yang diarahkan menjadi kader biasanya ditunjuk berdasarkan alamat petunjuk nenek moyang. Apabila terjadi lowongan jabatan mosalaki, karena Mosalaki yang bersangkutan meninggal, akan dilakukan pemilihan di antara calon yang telah dikaderkan. Pemilihan dilakukan dengan suatu upacara so au yakni membakar buluh/bambu muda sebagai petunjuk (perlambang). Bila buluh muda yang dibakar, pecahnya lurus berarti calon pertama yang diajukan terpilih. Sebaliknya bila pecahan bambu bengkok, harus dipilih calon kedua dengan cara yang sama. Nampaknya pemilihan dengan menggunakan bambu muda terkandung pengertian simbolis. R.H. Barnes dalam Penelitian di Kedang, Flores Timur menemukan bambu sebagai sumbuh suku. Ruas bambu dengan bukunya yang disebut matan dan puen yang dari padanya akan dapat tumbuh mata. Mata inilah bila ditanam akan menghasilkan rumpun (R.H. Barnes, 1971: 37).

Dengan simbol tersebut terkandung pengertian, calon Mosalaki sebagai calon pejabat suku, hendaknya seperti bambu. Dia harus melaksanakan kepemimpinan, berdasarkan kepercayaan nenek moyang. Dengan

demikian diharapkan dapat mengayomi warga suku.

Apabila calon Mosalaki telah lulus upacara so au, dilakukan upacara pengolesan darah babi pada dahinya. Pengolesan darah terkandung maksud penyucian dan persumpahan. Bahwa calon pemimpin haruslah suci, dalam menjalankan kepemimpinan harus menggunakan pemikiran yang bersih dari segala noda. Di kalangan suku-suku di Nusa Tenggara Timur, upacara penyucian dengan menggunakan unsur darah binatang korban, air dan api adalah lazim.

Upacara selanjutnya adalah pelantikan calon Mosalaki baru di hadapan warga suku yang diakhiri dengan penyerahan benda pusaka (gong, keris, tombak, parang) suku dalam **bola nggala** (keranjang besar). Dengan demikian calon resmi menjadi pemimpin suku, bertanggung jawab atas keselamatan dan kesejahteraan warga suku. Setelah pelantikan dilanjutkan pesta bersama dan tarian wogo (perang).

Pola kepemimpinan tradisional tersebut dalam perkembangan sejarah mengalami beberapa pergeseran; dan akan diuraikan secara singkat seperti

di bawah ini.

# 4. Pergeseran Pola Kepemimpinan

Dalam perkembangan sejarah kepemimpinan masyarakat Lio mengalami beberapa pergeseran. Pergeseran ini terutama oleh dua hal pokok:

# 4.1. Masuknya agama Roma Katholik di Flores.

Para Misionaris Katholik pada tahun 1566 telah mulai kegiatannya di Nusa Tenggara Timur. P. Antonio Taverra O.P. telah mempermandikan 5.000 orang di Timor dan Ende pada tahun 1677 di Nusa Tenggara Timur telah ada 100.000 orang Katholik (Sejarah Gereja Katholik II, 1976: 237).

Perkembangan ini semakin lancar dengan usaha pembukaan sekolah sekolah oleh misi. Di Ende sampai tahun 1928 telah ada 35 Volkschool dengan siswa 3.164 orang. Dalam Perkembangannya di wilayah Kabupaten Ende 72% dari penduduknya beragama Katholik

(NTT Dalam Angka 1980: 77). Dengan adanya perkembangan ini sudah barang tentu mempengaruhi pola kepemimpinan masyarakat Lio berdasarkan kepercayaan nenek moyang. Secara formal pendeta/pastor menggantikan kedudukan Mosalaki dalam upacara - upacara keagamaan di gereja. Namun kedudukan Mosalaki tidaklah tergeser seluruhnya. Dalam upacara - upacara pertanian di ladang dan upacara adat Mosalaki tetap berperan. Kenyataan ini disebabkan beberapa hal. Para warga masyarakat yang telah menganut agama Katholik di satu pihak, mereka belum dapat melepaskan kepercayaan nenek moyang. Dengan kata lain nampaknya di satu segi masyarakat tetap berpijak pada kepercayaan nenek moyang, di lain segi berpijak pada ajaran agama Katholik. Hal ini ditunjang pula bahwa agama Katholik toleran terhadap unsur - unsur adat dan kepercayaan.

## 4.2. Campur tangan Pemerintah.

Pergeseran sebagai akibat campur tangan pemerintah, dimulai dengan usaha pembentukan desa gaya baru di Nusa Tenggara Timur. Desa - desa tradisional yang terpisah dan terpencar - pencar ditata dalam wadah desa gaya baru pada tahun 1969. Penataan ini terutama berkaitan dengan penataan administrasi pemerintahan. Secara phisik desa - desa tetap tidak berubah. Pada tahap awal Kepala desa dan pamong desa diangkat dari unsur pemimpin adat. Namun dirasakan dalam usaha peningkatan ketrampilan pejabat desa, tokoh - tokoh adat ini kurang memenuhi syarat pendidikan. Oleh karena itu diangkat pejabat pejabat desa yang berlatar pendidikan cukup. Pada umumnya pejabat pemerintahan desa diangkat dari kalangan keturunkan pemimpin tradisional pula.

Dengan demikian peranan pemimpin masyarakat Lio secara tradisional mengalami pengurangan dalam hal urusan pemerintahan dan urusan agama. Walaupun demikian peranan mereka masih sangat besar. Sebab kehidupan penduduk pada pola perladangan berpindah yang bersumber pada pola kepercayaan belum berubah. Di lain segi kepercayaan pada nenek moyang masih tetap melekat.

Dari 103 desa di Ende hanya 20% saja dari penduduknya yang telah melonggarkan ikatan adat dengan upacara - upacaranya (Bangdes Propinsi NTT, 1980, : 49 - 50).

# 5. Penutup.

Dari uraian di atas nampak bahwa pola kepemimpinan masyarakat Lio yang didasarkan pada kepercayaan nenek moyang, berasal dari lapisan atas struktur masyarakat.

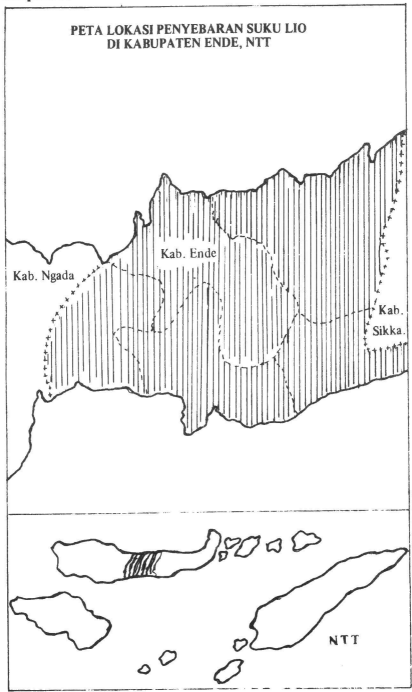
Para Mosalaki, sebagai akibat perkembangan jaman telah mengalami beberapa perubahan peran secara formal. Namun peranan mereka masih sangat besar. Oleh karena itu peran mereka dapat dimanfaatkan dalam usaha - usaha pembangunan melalui wadah LMKD yang secara formal telah ada, tetapi aktifitasnya belum nampak.

Masalahnya bagaimana mendaya gunakan mereka. Salah satu jawaban tergantung pada pendekatan pemimpin formal desa.

#### DAFTAR BACAAN

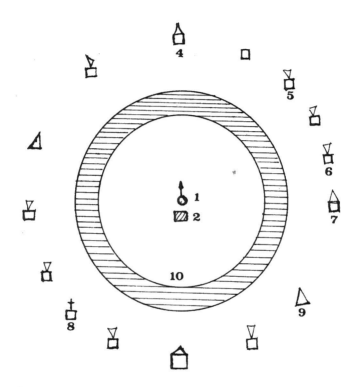
- Badjowawo, Struktur Pemerintahan Adat di Lisedetu, Jurusan Sejarah, Fakultas, Ende, 1972.
- Dao Gado, J, Adat Perkawinan di Kecamatan Mborong, Jurusan Sejarah Fakultas Keguruan Ende, 1971.
- Fox, Dr, J, The Flow of life Essays on Eastern Indonesia, Harvard University Press, 1980.
- Mika, D, Peranan Daedema dalam Ekonomi Rumah Tangga Keluarga Tannarea, Kecamatan Nangapanda, Jurusan Sejarah Fakultas Keguruan Ende, 1972.
- Nur.M., **Upacara Ka Pena suku Mbuli**, Jurusan Sejarah, Fakultas Keguruan Ende, 1972.
- Nusa Tenggara Timur Dalam Angka tahun 1980, Kantor Statistik Propinsi, Nusa Tenggara Timur, Kupang, 1981.
- Orimbao P. Sareng, Nusa Nipa, Arnoldus Ende, 1969.
- Sejarah Gereja Katholik di Indonesia jilid 2, 3a, 3 b, Arnoldus Ende, 1974.
- Sejarah Pendidikan Daerah Nusa Tenggara Timur, Proyek IDKD, 1980.
- Sejarah Pengaruh Pelita di Daerah Terhadap Kehidupan Masyarakat Pedesaan Daerah Nusa Tenggara Timur, Proyek IDKD, 1982.
- Schulto Nordholt, Dr. H.G., The Political System of Atoni of Timor, The Hague Martinus Nijhoff, 1971.
- ———, Analisa Strukturil Dalam Anthropologi dan Sejarah, Cakrawala Majalah Penelitian Ilmu Sosial, LPIS Satyawacana No. 1 thn. VIII, 1975.
- Siddy. PS., Adat Perkawinan di Lio Selatan, Jurusan Sejarah, Fakultas Keguruan Ende, 1972.
- Sindu, B., Adat perkawinan di Lisedetu, Jurusan Sejarah Fakultas Keguruan Ende, 1971.
- Tipe dan Klasifikasi Tingkat Perkembangan Desa Propinsi Nusa Tenggara Timur, Direktorat Bangdes Propinsi NTT, Kupang, 1981.
- Widiyatmika, M., Bahasa Bahasa di Nusa Tenggara Timur Dalam Peta, Biro Penelitian Universitas Nusa Cendana Kupang, 1975.
- aruhnya terhadap Kemiskinan Penduduk, Lembaga Penelitian Undana, 1979.
- Timur, Buletin Penelitian No. 1 Th 1, Lembaga Penelitian Undana, Kupang, 1980.

# Lampiran: 1



## Lampiran: 2

# POLA NUA (DESA ASLI) LIO, FLORES



## Keterangan:

- 1. Tubu Musu (Lambang Nenek Moyang Lelaki)
- 2. Lodonda (Lambang Nenek Moyang Wanita)
- 3. Pagar batu mengelilingi halaman Kampung.
- 4. Keda/Heda (Rumah Adat)
- 5. Sao Nggua (Rumah Upacara)
- 6. Sao Wula Leja (Rumah Dewa)
- 7. Kebo (Lumbung)
- 8. Bhaku (Rumah Mayat)
- 9. Sao Ola Mera (Rumah Tinggal biasa)
- 10. Hanga (halaman kampung/Nua)

## STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINAN LOKAL DI SURAKARTA

## Suyatno

#### PENDAHULUAN

Dalam usaha mengungkapkan pola-pola kepemimpinan di Indonesia, atas dasar suatu kenyataan dari kemajemukan masyarakat Indonesia, maka sudah seharusnya dimulai dari penelitian-penelitian mengenai masalah-masalah yang berhubungan dengan pola-pola kepemimpinan lokal. 1 Adanya berbagai ethnis, aneka ragam aliran agama dan kepercayaan, berbagai adat dan tradisi, berbagai lapisan sosial tradisional, berbagai ideologi politik dengan segala perkembangannya, semuanya akan menjadi dasar yang membedakan pola - pola kepemimpinan lokal pada daerah satu dengan daerah yang lain. Kiranya perlu ditambahkan bahwa unsur-unsur lain, seperti tingkat intensitas praktek kolonial pada suatu daerah di masa lampau, dan distribusi serta komposisi penduduk pada suatu tempat, dapat pula mempengaruhi keaneka ragaman terhadap pola - pola kepemimpinan lokal di Indonesia.

Masalah pola - pola kepemimpinan lokal di Indonesia dapat dikembalikan pada tiga persoalan pokok. Pertama, masalah lapisan sosial penghasil pemimpin. Pada umumnya individu - individu atau keluarga - keluarga di dalam kelompok atau masyarakat yang mempunyai kesamaan tingkatan - tingkatan sosial pada satu dimensi stratifikasi membentuk suatu strata sosial. 2 Misalnya ada strata di bidang - bidang kekuasaan, ekonomi, pendidikan , agama, militer, politik, bangsawan dan lain sebagainya. Di dalam setiap strata sosial itu sering ditemukan sekelompok individu yang merupakan kelompok elite, dan di antara mereka ini ada yang mempunyai pengaruh besar pada masyarakat sehingga elite semacam ini dapat menjadi pemimpin di dalam kelompok strata sosialnya. Kita seringkali menemui suatu kelompok elite yang mempunyai pengaruh besar dan dominan pada berbagai strata sosial yang lain, di luar strata sosialnya sendiri.

Kedua hubungan antara unsur - unsur kulturil dan identitas dari pada pemimpin. Misalnya kualitas seorang pemimpin dapat dikembalikan pada tingkat pengetahuan yang dimiliki dalam bidang - bidang adat dan tradisi, mistik, ilmu kekebalan, agama atau kepercayaan dan lain sebagainya. Ketiga, proses dan saluran untuk memperoleh status kepemimpinan. Pada umumnya setiap lapisan sosial, peroleh status kepemimpinan. Pada umumnya setiap lapisan sosial, dalam memunculkan seorang pemimpin, mempunyai proses dan saluran yang berbeda-beda. Beberapa contoh dapat diberikan di sini, misalnya melalui penguasaan ilmu agama, kepandaian menarik massa dan berpidato, keberanian, kejujuran, pengalaman dalam bidang organisasi sosial dan politik, pemilikan karisma, sikap radikal dan afresif. Ketiga konsep di atas merupakan sebagian dari pada kerangka pemikiran untuk menjelaskan pola-pola kepemimpinan lokal di dalam masyarakat Indonesia.

Pembahasan terhadap masalah stratifikasi sosial dan pola - pola kepemimpinan Lokal, dalam perspektif sejarah adalah pembahasan melalui episode, peristiwa dan analisa sejarah. Pembahasan semacam ini akan dapat mengungkap lebih dalam terhadap masalah di atas, apabila dilengkapi oleh konsep - konsep sosiologi dan antropologi.

Makalah ini secara khusus membahas stratifikasi sosial dan pola kepemimpinan lokal masyarakat Jawa di Surakarta. Titik pembahasan akan dipusatkan pada periode revolusi kemerdekaan 1945 50. Dalam perspektif sejarah, Surakarta sebagai pusat kerajaan dan feodalisme telah memainkan peranan sangat penting dalam kehidupan politik dan kulturil selama dua setengah abad. Demikian pula praktek kolonial di daerah ini, dengan intensitasnya, menimbulkan gerakan - gerakan petani anti - kolonial. Pada masa revolusi kemerdekaan, Surakarta telah menjadi pusat pergolakan politik dan revolusi sosial. Peristiwa - peristiwa ini semua memberikan suatu kekhususan daerah Surakarta sebagai studi kasus tentang pola kepemimpinan lokal di Jawa pada khususnya, dan di Indonesia pada umumnya.

### STRATIFIKASI SOSIAL MASYARAKAT.

Surakarta, seperti halnya daerah Yogyakarta, sering dinamakan "Vorstenlanden" atau daerah kerajaan. Daerah kerajaan Surakarta terdiri dari dua kekuasaan yaitu pemerintahan Kasunanan dan pemerintahan Mangkunegaran.<sup>3</sup> Masyarakat tradisionil Surakarta mengenal pembagian tiga klas sosial utama di dalam masyarakat. Pertama, sentono dalem yaitu keluarga raja yang digolongkan sebagai kaum ningrat atau bangsawan. Secara tradisionil lapisan sosial ini menduduki pada tingkatan atas dari struktur sosial. Mereka ini memiliki gelar - gelar khusus sesuai dengan senioritas, status dan tingkatan hubungan darah dengan Susuhunan. Klas sosial utama yang kedua ialah abdi dalem. Mereka ini adalah pegawai pegawai yang menjalankan administrasi pemerintahan.: Mereka ini adalah golongan priyayi dan dapat menggunakan gelar - gelar tertentu sesuai dengan kedudukan dan statusnya. Di samping itu mereka diberi nama nama resmi oleh Susuhunan sebagai pengganti nama aslinya. Secara kulturil abdi dalem dapat didefinisikan oleh pola kehidupan priyayi yang halus dalam segala aspeknya, seperti bahasa, pakaian dan style tempat tinggal.

Klas sosial yang ketiga ialah Kawulo dalem dan biasanya dihubungkan dengan pengertian wong cilik (orang kecil). Mereka ini umumnya memiliki sedikit hak dan banyak kewajiban untuk kepentingan feodal dan pemerintahan. Sumber norma - norma dan nilai - nilai sosial dari pada wong cilik ini adalah animisme pre Hindu, Islam dan ceritera ceritera wayang. Di dalam lapisan sosial ini termasuk wong tani (petani), wong dagangg (pegagang) dan golongan tukang. Wong cilik yang beragama Islam umumnya juga disebut santri (wong mutihan) dan mereka tinggal di tempat tempat khusus seperti Kauman. Mutihan Norma dan mlai sosial mereka bersumber pada ajaran Islam

Konsep kekuasaan dari pada kerajaan Jawa dipusatkan pada diri raja, oleh karenanya Susuhunan adalah sumber teoritis dari segala kekuasaan dan wewenang. Pada puncak struktur sosial, ia mempunyai kekuasaan kekuasaan politik, militer dan agama. Pemusatan kekuasaan pada diri Susuhunan menciptakan suatu hirarki administrasi pemerintahan yang berorientasi ke atas dengan sistim hubungan patron - client. 4 Berbagai upacara diselenggarakan untuk memperkuat kedudukan raja dan keselamatan raja. Hubungan antara Susuhunan dan rakyat sering dinyatakan dalam bentuk hubungan yang disebut, manunggaling kawulo lan Gusti, yaitu bersatunya rakyat dan raja. Dalam artian agama hubungan ini sering dinyatakan bersatunya manusia dan Tuhan. Pola hubungan ini, seperti halnya terdapat di Kasultanan Yogyakarta, sebenarnya merupakan tradisi kerajaan Mataram.5 Rupanya suatu pola hubungan dengan pralambang semacam ini dimaksudkan untuk menambah nilai karisma raja, mempertahankan kesatuan kerajaan dan menguatkan pengabdian feodal oleh rakyat kepada raja dan para pegawainya (privayi).

Di samping lapisan - lapisan sosial di atas, kita mendapatkan lapisan sosial orang - orang Eropa, terutama Belanda. Mereka ini terdiri dari pegawai - pegawai pemerintahan kolonial dan para pengusaha swasta perkebunan - perkebunan. Sejak dinyatakan hapusnya secara resini sistim Tanam Paksa tahun 1870 dan dimulainya Undang - Undang Agraria yang baru, jumlah perusahaan perkebunan milik orang - orang Belanda meningkat di Surakarta. Pada tahun 1915 jumlah perusahaan perkebunan ini ada 98 buah, dan mereka beroperasi pada tanaman - tanaman tembakau, tebu,

indigo, kopi, teh dan karet.6

Penetrasi politik kolonial yang mendalam ke dalam masyarakat desa diikuti oleh perubahan - perubahan sosial yang cukup besar. Pada tahun 1847, Van Nes, seorang penasehat daerah 'Vorstenlanden', menginstruksikan pembentukan administrasi pemerintahan desa yang disebut kalurahan desa, dan di bawah pimpinan seorang lurah desa beserta para pembantunya.7 Sudah barang tentu mereka ini merupakan elite desa yang baru. Pada tahun 1918 jabatan bekel dihapuskan, sehingga hal ini makin memperkuat fungsi dan peranan lurah desa dalam masyarakat desa itu sendiri. Pada tahun 1924 daerah Surakarta (Kasunanan dan Mangkunegaran) telah membentuk 1396 unit kaluran desa.8

Ada klas sosial baru yang muncul di dalam lingkungan masyarakat petani yaitu tenaga upahan yang bekerja pada perkebunan - perkebunan. Para petani yang mempunyai status sebagai tenaga buruh upahan ini mempunyai beban yang sangat berat, karena mereka harus bekerja di perkebunan - perkebunan dan memenuhi kewajiban yang lain yaitu tradisi pengabdian feodal kepada para pemegang tanah lungguh (patuh) yang menyewakan tanah mereka kepada orang - orang Belanda. Tidak dapat diragukan bahwa kegelisahan sosial para petani di daerah perkebunan - perkebunan ini mudah timbul. Terutama perkebunan tebu yang memerlukan tenaga buruh yang sangat besar,9 selalu menjadi pusat kegelisahan sosial yang laten.10 Kegelisahan sosial semacam ini sering diikuti gerakan - gerakan sosial yang anti terhadap praktek perkebunan - perkebunan milik orang orang Eropa ini. Dalam hal ini lapisan sosial petani mendapatkan suatu pola kepemimpinan baru yang dapat menangkap realitas sosial penderitaan petani.

Struktur sosial klasik Surakarta hingga invasi militer Jepang pada bulan Maret 1942 masih menunjukkan eksistensinya. Pada tanggal 5 Maret 1942 kesatuan militer Jepang menduduki daerah Surakarta. 11 Pada tanggal 30 Juli 1942 Hitoshi Imamura, komandan Tentara ke-16, dan kepala kekuasaan urusan pemerintahan di Jawa, menyatakan daerah Surakarta sebagai daerah otonom di Jawa yang disebut **Kechi**, yang status administrasinya seperti 'Vorstenlanden'. 12

Pemerintahan Jepang sangat kekurangan tenaga pegawai, oleh karena itu pemerintah militernya masih meneruskan penggunaan priyayi lokal sebagai pegawai - pegawai sipil. 13 Ini berarti bahwa lapisan sosial ningrat dan priyayi masih tetap menjadi elite penguasa dalam pemerintahan tradisionil Surakarta yang fungsinya membantu pemerintahan militer Jepang. Mereka ini tetap terpisah kedudukannya dari lapisan sosial wong cilik.

Selama pendudukan Jepang ini lapisan sosial pemuda mulai dominan di dalam masyarakat. Pemerintah Jepang, atas pertimbangan untuk kepentingan militer dan perang, memobilisasikan secara besar - besaran golongan pemuda ini. Seinendan, suatu organisasi semi - militer untuk pemuda dibentuk di kota - kota dan di desa - desa. Keibodan, suatu organisasi pembantu kepolisian didirikan. Fujinkei, organisasi untuk kaum wanita juga dibentuk. Sebagian pemuda memasuki heiho (prajurit pembantu untuk militer Jepang), sebagian yang lain menjadi tenaga paksaan romusha yang bekerja di proyek - proyek untuk kepentingan perang. Sebagian besar dari mereka ini meninggal dunia tanpa diketahui tempatnya. Dalam tahun 1944 sekitar 2000 orang yang menjadi heiho dan tenaga romusha tidak pernah kembali ke kampung halamannya.14

Sebagian pemuda yang lain menjadi anggota Peta (Pembela Tanah Air), Barisan Pelopor dan Hizbullah. Mereka ini juga mendapat latihan latihan militer. Unsur - unsur seperti suasana perang, propaganda Jepang, kekejaman militer Jepang dan tekanan ekonomi yang berat, membentuk jiwa pemuda yang memiliki ciri - ciri radikal, disiplin, semangat perang dan

anti orang - orang Eropa.

Lapisan sosial pemuda ini sebagian besar berasal dari lingkungan wong cilik baik kota - kota maupun dari daerah pedesaan. Jadi golongan pemuda ini tetap di luar lingkungan golongan ningrat dan priyayi yang statusnya sebagai pegawai - pegawai sipil dalam pemerintahan militer

Jepang.

Pada periode revolusi kemerdekaan, pembagian klasik masyarakat Surakarta ke dalam klas - klas sosial ningrat, priyayi dan wong cilik, terasa masih dipertahankan. Namun demikian ada lapisan sosial baru, yaitu golongan pemuda yang sangat dominan di dalam masyarakat tradisionil ini. Sebagian besar golongan pemuda ini terdiri dari lingkungan sosial wong cilik, dan sebagian kecil dari lingkungan priyayi yang tidak mempertahankan sepenuhnya nilai - nilai feodal. Golongan pemuda ini adalah anggotanggota organisasi pelajar, terutama di kota - kota, dan organisasi badan perjuangan (lasykar) baik di kota - kota maupun di desa - desa.

Ada lapisan sosial lain yang disebut golongan tua, yaitu golongan yang pernah menjadi pemimpin atau anggota organisasi - organisasi politik masa pergerakan nasional. Golongan tua ini kemudian aktif kembali pada berbagai organisasi politik setelah proklamasi kemerdekaan, misalnya Partai Buruh Indonesia (PBI), Masyumi dan Partai Nasional Indonesia (PNI).

Golongan tua tampak lebih dekat dengan golongan pemuda. Hal ini terlihat pengaruh golongan tua ini pada organisasi - organisasi pemuda dan kelasykaran yang berafiliasi dengan ideologi politik, misalnya Barisan Buruh Indonesia (BBI), suatu organisasi kelasykaran yang berafiliasi dengan PBI; Barisan Banteng cenderung ke arah ideologi PNI; Hizbullah di bawah pengawasan Masyumi.

Semua lapisan sosial di atas adalah sumber dari pada asal mula pemimpin - pemimpin lokal di Surakarta. Persoalan ini akan dibahas lebih mendalam pada uraian yang berikutnya.

## ASAL-USUL DAN MACAM-MACAM KEPEMIMPINAN LOKAL

Dalam hari - hari segera setelah kemerdekaan Indonesia diproklamasikan, Republik yang baru ini bergerak cepat mendirikan suatu pemerintahan revolusioner. Badan - badan eksekutif dan legislatif dibentuk. Badan kemiliteran walaupun masih pada tingkat awal telah pula didirikan. Organisasi - organisasi partai politik dibentuk kembali setelah mengalami pembubaran selama pendudukan Jepang. Respon spontan dari masyarakat untuk mempertahankan kemerdekaan bangsa dan Republik yang baru itu, membawa akibat lahirnya berbagai organisasi badan perjuangan yang disebut lasykar. Dengan kejadian - kejadian ini masyarakat telah menampilkan sejumlah pemimpin dengan segala identitasnya berbeda - beda, dan mereka ini berasal dari berbagai lapisan sosial.

Di bawah ini saya akan mencoba membuat suatu analisa mengenai asal - usul dan macam - macam kepemimpinan lokal di Surakarta pada masa revolusi kemerdekaan. Untuk memudahkan penganalisaannya, saya menggunakan pendekatan organisasi untuk mengelompokkan macam - macam pemimpin lokal Surakarta. Dengan demikian kita akan lebih mudah mendapatkan suatu gambaran karakteristik umum dari pola kepemimpinan lokal dalam hubungannya dengan lapisan - lapisan sosial yang ada.

## Pola-pola kepemimpinan lokal dalam hubungannya dengan badanbadan pemerintahan

Bulan-bulan pertama setelah proklamssi kemerdekaan telah terjadi konflek sosial di dalam mesyarakat lokal Surakarta, yang salah satu sebab utamanya ialah masalah perbedaan mengenai pola-pola kepemimpinan formil dalam badan-badan pemerintahan. Di satu pihak lapisan sosial ningrat dan priyayi konservatif masih mempertahankan pola kepemimpinan atas dasar tradisi feodal, seperti keturunan si penguasa, hubungan darah dan pemilikan gelar-gelar tradisionil. Melalui proses semacam ini golongan ningrat dan priyayi ingin mempertahankan status kepemimpinan formilnya dalam pemeintahan Republik di Surakarta. Pada pihak yang lain, lapisan sosial revolusioner yang terdiri dari golongan pemuda, orangorang pergerakan, guru, pelajar mempunyai ukuran pola-pola kepemimpinan formil yang berdasarkan pada nilai-nilai revolusi, seperti demokrasi, anti-feodal anti-kolonial, semangat berjuang, patriotik, semua faktorfaktor ini merupakan saluran untuk mencacri kedudukan pemimpin formil maupun pemimpin informil di dalam masyarakat.

Untuk memberikan suatu contoh yang lebih konkrit, marilah kita menganalisa pola kepemimpinan lembaga pemerintahan KNID (Komite Nasional Indonesia Daerah) Surakarta. KNID di Surakarata ini sebenarnya mirip dengan Komite Nasional Indonesia Pusat (KNIP) yang disyahkan oleh Presiden Sukarno pada tanggal 22 Agustus 1945 Lembaga ini merupakan badan legistlatif yang juga menjalankan pemerintahan untuk sementara waktu, sampai badan-badan ekssekutif terbentuk. Pada bulan September 1945 KNID Surakarta dibentuk di bawah pimpinan RMTH Soemodiningrat, seorang ningrat revolusioner dari Kasunanan. Ia lulus dari fakultas hukum, Universitas Leiden, tahun 1935. Dari 1936 hingga 1940 ia menjadi wakil ketua Parindra (Partai Indonesia Raya) cabang Surakarta. Dari 1937 hingga 1942 ia menjadi penasehat Perkumpulan Kawula Surakarta (PKIS), suatu organisasi yang sebagian terbesar para anggotanya adalah wong cilik, tertutama para petani. Pada masa pendudukan Jepang ia aktif dalam Putera (Pusat Tenaga Rakyat), Hokokai dan ia pernah mengikuti latihan militer Peta di Bogor dan kemudian menjadi Chudancho Peta di Surakarta. Terpilihnya Soemodiningrat sebagai ketua KNID tidak memakai kriteria ia sebagai keturunan ningrat dengan tradisi feodalnya, akan tetapi menggunakan ukuran-ukuran yang berhubungan dengan nilai-nilai revolusi kemerdekaan, 15

Sebagian besar anggota-anggota KNID Surakarta terdiri dari golongan-golongan pemuda, orang-orang pergerakan (di antara mereka ini terlibat dalam pemberontakan PKI tahun 1926), dan orang-orang yang aktif dalam Putera, Hokokai, Peta, Barisan Pelopor dan Hizbullah. Secara ringkas dapat dikatakan bahwa kasus Surakarta menunjukkan adanya konflik sosial di dalam masyarkarat, yang bersumber pada perbedaan konsep pola kepemimpinan dan saluran atau proses untuk mencapai kepemimpinan formil dalam pemerintahan. Konflik sosial ini meningakt menjadi gerakan-gerakan pro dan anti-swapraja mempertahankan pola kepimimpinan formil berdasarkan tradisi feodal. Golongan anti-swapraja menolak tradisi feodal sebagi faktor penentu untuk mengukur kepemimpinan formil dalam pemerintahan. Golongan anti-swapraja mempertahankan pola kepemimpinan formil atas nilai-nilai revolusi Indonesia, terutama orientasi kerakyatan, anti-feodal dan anti-kolonial dengan segala implikasinya.

## Pola-pola kepemimpinan lokal dalam hubungannya dengan badanbadan perjuangan dan kemiliteran

Pada bulan-bulan pertama dalam periode revolusi kemerdekaan golongan pemuda telah memainkan peranan penting dalam pembentukan organisasi badan-badan perjuangan. Menurut Profesor Sartono Kartodirdjo, badan perjuangan ini dipengaruhi oleh proses revolusioner yang memasukkan pembentukan struktur politik baru dengan melempar struktur-struktur tradisionil di satu pihak dan kekuasaan kolonial yang dominan pada pihak yang lain. 16) Ini berarti bahwa organisasi badan perjuangan itu anti-feodal, anti-kolonial.

Pada tanggal 22 Agustus 1945 BKR (Badan Keamanan Rakyat) dibentuk dan dimaksudkan untuk menjaga keamanan. Para anggotanya terutama terdiri dari bekas anggota-anggota Peta dan Heiho, yang telah dibubarkan oleh Jepang. Di daerah-daerah, termasuk daerah Surakarta, mengikuti langkah pembentukan BKR di tingkat pusat ini. Pada pertengahan bulan September BKR Surakarta dibentuk oleh opsir-posir Peta, seperti Muljadi Djamartono (daidancho Peta), Sunarto Kusumodirdjo (chudancho Peta), Sutarto (shodancho Peta), dan para opsir yang lain. BKR Surakarta ini kemudian di bawah pimpinan Muljadi Djojomartono dan Kusumodirdjo, yang keduanya mempunyai latar belakang pendidikan HIS.

Walaupun Sutarto tidak memegang pimpinan namun ia sangat populer di lingkungan para anggota BKR. Mungkin ia dikenal sebagai tokoh pemuda yang radikal dalam Peta, yang memimpin gerakan di bawah tanah anti Jepang melalui organisasinya IPTAS (Ikatan Putera Tanah Air Sejati). Pada bulan Agustus 1945 ia mendirikan AMT (Angkatan Muda Tentara) vang kemudian menjadi inti BKR Surakarta, Pada tahun 1930-an Sutarto menjadi pemimpin SPI (Suluh Pemuda Indonesia) cabang Madiun, yang merupakan gerakan pemuda radikal yang berafiliasi dengan Pendidikan Nasional Indonesia (PNI). 17) Sutarto berasal dari lingkungan kecil (wong cilik) dan hanya berpendidikan Sekolah Rakyat, 18) Sebagai pemuda ja mempunyai ciri-ciri khusus, seperti anti-kolonial, anti-feodal, radikal, anti-fasisme Jepang, patriotik dan disiplin dalam organisasi. Oleh karena itu pada waktu itu pada waktu BKR Surakarta dibubarkan dan diganti dengan TKR (Tentara Keselamatan Rakayt) pada bulan Oktober 1945, Sutarto dipilih menjadi keamanan TKR, dan ia pada kemudian hari menjadi komandan Divisi Panembahan Senopati di Surakarta, Contoh di atas ini menunjukkan bahwa proses pencapaian kepemimpinan dalam badan kemiliteran melalui saluran seperti yang dimiliki oleh Sutarto ini. Hal yang memperkuat identitas pemimpin militer dangan saluran seperti di atas ialah kasus tidak terpilihnya GPH Purbonegoro dalam pencalonan sebagai komandanTKR Surakarta itu. Walaupun ia lulusan Akademi Militer Brada, Negeri Belanda, namun unsur ini belum merupakan faktor penentu dengan pencapaian kepemimpinan di atas. Agaknya Purbonegoro kurang berjiwa patriotik dan mempertahankan status ningratnya. Jiwa semacam ini tampak pada waktu ia mengundurkan diri dari latihan militer Peta di Bogor, di mana ia menolak perlakuan instruktur Jepang. yang menurut pandangannya tidak cocok dengan norma-norma kehidupan ningrat itu.

Pola-pola kepemimpinan dalam badan-badan perjuangan umumnya dibatasi oleh unsur-unsur: kemampuan berideologi politik, berani dan patriotik, pengetahuan kemiliteran, radikal, pengalaman berorganisasi, pendidikan. Unsur-unsur yang membatasi pola-pola kepemimpinan dalam badan perjuangan secara lebih konkrit dapat dilihat dari beberapa contoh di bawah ini. 19)

a. BBI (Barisan Buruh Indonesia) — unsur-unsur yang membatasinya ialah kemampuan berideologi politik, terutama dalam afiliasinya dengan PBI (Partai Buruh Inonesia); patriotik, anti-impelisme dan feodalisme.

- b. BPRI (Barisan Pembentontakan Republik Indonesia) unsur-unsur yang membatasinya: jiwa patriotik dan pemberontak, berani, radikal. Mungkin hak-hak ini terpengaruh oleh pemimpin besarnya Sutomo (Bung Tomo) yang berjiwa pemberontak, radikal dan patriotik.
- c. Hizbullah unsur-unsur yang membatasinya : berani mati (mati sahid), jiwa perang sabil dalam revolusi, pengetahuan kemiliteran, kemampuan berkomunikasi dengan partai Islam, seperti masyumi.
- d. Barisan Banteng unsur-unsur yang membatasinya : berpendidikan, kemampuan berideologi politik, pengetahuan kemiliteran, jiwa anti feodal dan imperialime.
- e. Lasykar Rakyat unsur-unsur yang membatasinya : berani dan patriotik, pengetahuan kemiliteran. Pada umumnya para pemimpin Lasykar Rakyat di tingkat kecamatan hanya berpendidikan sekolah rakyat, kriteria pendidikan kurang menentukan untuk mencapai kedudukan kepemimpinan.

Pola-pola kepemimpinan dalam badan-badan perjuangan sering dibatasi oleh kepercayaan-kepercayaan di dalam kebudayaan Jawa. Lapisan sosial masyarakat Jawa yang berorientasi pada nilai-nilai dan normanorma yang bersumber pada animisme, pre—Hinduisme dan Islam, sering menempatkan pranan penting unsur-unsur seperti kawedukan (sifat kebal terhadap senjata tajam), pengetahuan kejawen (Jawaisme) sebagai faktor penentu dari suatu proses untuk mencapai kedudukan kepemimpinan dalam organisasi-organisai badan perjuangan. Melalui sistim penanggalan Jawa (petungan Jawa), salah satu aspek dari pengetahuan kejawen, kita dapat menentukan naga dina (hari buruk yang mendatangkan kecelakaan) dan jaya dina (hari baik yang mendatangkan keselamat0 an) dalam segala kegiatan di dalam masyarakat.

Faktor penentu lain untuk mencapai kedudukan kepemimpinan sering dikembalikan pada kekuatan magisnya. Di daerah pedesaan Surakarta pemimpin semacam ini sering disebut **jago**. Pola kepemimpinan jago ini sangat umum di dalam masyarakat Jawa. 20) Seorang jago dapat mempengaruhi integrasi sosial suatu organisasi badan perjuangan. Ia dapat memberi nasehat kepada para anggota badan kelasykaran untuk memilih hari-hari dalam siklis naga dina dan jaya dina. Pada umumnya ia memakai pedoman dari **petungan Jawa** (perhitungan Jawa) yang bersumber Kitab **Primbon**. 21

Seorang jago tidak selalu menjadi pemimpin dalam organisasi badan perjuangan, kadangkala ia hanya anggota masyarakat biasa yang dianggap sebagai pelindung terhadap kelompok masyarakatnya. Akan tetapi sering ditemukan bahwa seorang jago menjadi pemimpin kelompok bandit, dan ia dalam hubungan ini sering disebut benggol, gento. 22 Pada dasarnya konsep jago adalah salah satu saluran untuk mencapai kedudukan kepemimpinan informil di dalam masyarakat desa.

### KESIMPULAN

Di dalam masyarakat di mana pengaruh tradisi feodal masih kuat, walaupun masyarakat tersebut mengalami perubahan sosial yang besar namun pola-pola kepemimpinan tradisionil masih dipertahankan oleh lapisan-lapisan sosial tertentu. Hal ini sering menimbulkan konflik sosial di dalam masyarakat sehubungan dengan munculnya pola-pola kepemimpinan yang baru, seperti terlihat pada pola-pola kepemimpinan yang dibawa oleh nilai-nilai revolusi. Suatu tipe masyarakat yang disebutkan di atas, seperti terlihat masyarakat pada Surakarta, mempunyai saluran-saluran proses-proses yang beraneka ragam dalam mencapai kedudukan kepemimpinan baik kepemimpinan formil maupun kepemimpinan informil.

## **CATATAN**

- Masalah Kepemimpinan pernah dibahas dalam Seminar Perkembangan Sosial Budaya dalam Pembangunan Nasional tanggal 20 24 Janurari 1970. Namun diskusi ini hanya sampai pada pemikiran teoritis dan belum menunjukkan suatu hasil studi penelitian yang konkrit.
- Konsep strata sosial dalam pengertian ini diambil dari konsep sosiologi yang diketengahkan oleh Leonard Broom dalam bukunya Sociology, New York, Happer & Row, 1968, hlm. 154 – 155.
- Pembagian daerah Kasunanan dan Mangkunegaran ini terjadi pada 1757, pada perjanjian di Salatiga. Lihat A.K. Pringgodigdo, Geschiedenis der Ondernemingen van het Mangkoenagorosche Rijk, 's-Gravenhage, Martinus Nijheff, 1950, pp. 26 – 27.
- Bandingkan dengan analisa Benedict Anderson mengenai ide kakuasaan dalam kebudayaan Jawa, dalam Claire Holt (ed), Culture and Politics in Indonesia, Ithaca, Cornell University Press, 1972, pp. 34 – 35.
- Selo Soemardjan, Perubahan Sosial di Yogyakarta, diterjemahkan oleh H.J. Koesoemanto, Gadjah Mada University Press, 1981, p. 33.
- 6. Lihat, Lijst van Particuliere Ondernemingen in Nederlandsch Indie, Batavia, Landsdrukkerij, 1915, pp. 206 210.
- 7. Staatsblad, No. 37, 1847; no. 9; 1948.
- 8. L. Adam, De Autonomic van het Indonesiche Dorp, Amersfoot, S.W. Melchior, 1924, p. 130.
- Clifford Geertz, Agricultural Involution: The Ecological Change in Indonesia, Berkeley, University of California Press, 1963, p. 55.
- 10. Erich H. Jaceby, Agrarian Unrest in South east Asia, New York, Columbia University Press, 1949, p. 57.
- 11. 'Aanteekeningen Omtrent do Mangkoenegaran in de Maart 1942' ketikan, Surakarta, 1942, p. 2.

- 12. H.J. Benda et. al., Japanese Military Administration in Indonesia; Slected Documents, Translation Series, no. 6, Sooutheast Asia Studies, Yale University, 1965, p. 60.
- H.J. Benda, 'The Beginning of the Japanese Occupation of Java',
   The Far Eastern Quarterly, vo. XV, no. 4, Agustus 1956, p. 544.
- 14. 'Bendel Djaman Djepang 1944 1945', Sub romusha, Arsip Mangkunegaran.
- 15. Wawancara dengn Soemodiningrat, Agustus 1979.
- 16. Lihat Sartono Kartodirdjo, 'The Role of Struggle Organizations in the Indonesian Revelution', **RIMA**, vol. 14, no. 2, 1980, pp. 92 109.
- 17. Biro Pemuda Departemen PD & K (ed), Sejarah Perdjuangan Pemuda, Djakarta, Balai Pustaka, 1965, pp. 72 75.
- Riwayat Almarhum Kolonel Sutarto, ketikan, Dinas Pemeliharaan Pemakaman Tentara, Divisi Diponegoro, Surakarta, 1 Juli 1955.
- 19. Data di bawah ini hasil wawancara dengan para pemimpin badan perjuangan di Surakarta bulan Juli dan Agustus 1979.
- 20. Lihat studi Antohony Reid, The Indonesia National Revolution 1945 – 1950, Victoria, Longman, 1974, pp. 56 – 57; 58 note 28. Rudolf Mrazek, The United States and the Indonesia Military 1945 – 1965, Prague, the Czechoslovak Academy of Science, 1978, pp. 17 – 77.
- Wawancara dengan Sukardi, seorang jago dari Kabupaten Sragen, Juli 1979.
- 22. Untuk daerah lain di Jawa lihat Anton E. Lucas, 'The Bamboo Spear Pierces the Payung: The Revolution Against the Bureaucratic Elite in Nerth Central Java in 1945:, ph.D. thesis, The Australian National University, Canberra, 1980

## STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINAN DI DAERAH SURABAYA: SUATU STUDI PERBANDINGAN ANTARA MASA SEBELUM DAN SESUDAH PERTENGAHAN ABAD KE – 18.

# F. A. Sutjipto UNIVERSITAS GAJAH MADA

#### Pendahuluan

Judul tersebut di atas kiranya memerlukan sedikit penjelasan. Jelaslah di situ bahwa tema masalahnya adalah : stratifikasi sosial dan pola kepemimpinan. Luang lingkup keruangan (spatial scope) meliputi daerah Surabaya, dalam arti wilayah daerah afdeling atau kabupaten Surabaya, yang membawahkan sejumlah distrik, di antatanya adalah Distrik kota Surabaya. Adapun luas lingkup waktu (temporal scope) akan berpusat pada dua arah, ialah pertama mengenai masa sebelum pertengahan abad ke — 18, sedang kedua adalah masa sesudah pertengahan abad ke — 18. Meskipun kata sebelum abad ke — 18 dapat juga meliputi masamasa yang panjang, namun penyebutan peristiwa-peristiwa pada kurun ini hanya akan dibatasi dan ditekankan pada yang dapat membuktikan perbedaannya dengan kurun waktu sesudah pertengahan abad ke — 18. Demikian pula masa sesudah pertengahan abad tersebut dapat menyangkut masa jauh sesudah itu, namun inipun akan dibatasi pada sepanjang yang relefvan dengan tema uraian.

Dalam hubungan dengan batas pemisah kurun (caesuur) perlu dijelaskan bahwa pertengahan abad ke - 18 merupakan batas antara masa kekuasaan kepala-kepala pribumi sepenuhnya dan masa kekuasaan kolonial di daerah Surabaya. Kurun waktu pertama (masa kekuasaan pribumi) dapat dibagi menjadi dua, ialah : masa ketika Surabaya merupakan daerah kekuasaan merdeka, dan kemudian masa ketika Surabaya berada dalam kekuasaan kerajaan Mataram. Untuk masalah ini maka akan digunakan sub judul: Dari "raja kecil" ke bupati vasal. Sedangkan kurun waktu kedua akan meliputi masa setelah daerah Surabaya dikuasai oleh kekuasaan asing; untuk ini ditekankan pada kekuasaan Kompeni Belanda, Inggris, dan Hindia Belanda, Dengan demikian tema pokok tentang : stratifikasi soaial dan pola kepemimpinan akan dibahas dalam konteks lingkup keruangan dan lingkup waktu tersebut, dengan mempertanyakan : apakah ada perubahan - perubahan stratifikasisosial dan pola kepemimpinan selama kurun - kurun waktu itu? Baiklah masalah tersebut dibahas satu demi satu.

Dari "raja kecil" ke bupati vasal (perkembangan politik)

Pada abad ke - 16 sampai akhir perempat pertama abad ke-17, ialah sebelum Surabaya dikalahkanoleh Mataram pada tahun 1625, Surabaya merupakan daerah kekuasaan yang merdeka di bawah seorang kepala daerah yang kedudukannya setingkat dengan adipati atau "raja kecil" dengan memakai gelar pangeran. Adipati atau Pangeran Surabaya berusaha untuk tetap mempertahankan kemerdekaannya meskipun berkali - kali mendapat serangan - serangan dari pasukan kerajaan Jawa Tengah, baik itu dari Demak, Pajang maupun Mataram. Di antara daerah - daerah pantai

timur pulau Jawa (bang wetan) Surabaya merupakan penentang utama ekspansi - ekspansi kekuasaan tersebut. Bahkan kepala daerah Surabaya berhasil membentuk persekutuan di antara penguasa - penguasa daerah di pantai Jawa Timur, seperti Surabaya, Pasuruan, Tuban, Japan, Wirasaba, Aresbaya, Sampang, Pamekasan dan Sumenep.1

Berkat persekutuan ini mereka dapat melawan bahkan menahan serangan pasukan Panembahan Senapati pada tahun 1589M2. Daerah daerah pantai Jawa Timur yang masih dapat bertahan terhadap serangan ekspansi dari Senapati masih harus menghadapi tantangan yang lebih berat dari penggantinya ialah Sultan Agung (1613–1645). Ancaman dari pasukan Sultan Agung pada tahun 1615 memaksa dibentuknya persekutuan lagi di antara penguasa - penguasa daerah di tepi Selat Madura itu. Dalam persekutuan ini peranan penguasa Surabaya sangat besar, karena pada waktu itu Surabaya merupakan kekuasaan yang terkuat dibanding dengan lainnya. Usaha Mataram untuk menguasai daerah bang wetan masih dapat digagalkan.

Namun pada masa - masa selanjutnya usaha penguasaan Mataram lambat laut berhasil juga. Berturut - turut penguasa - penguasa daerah Jawa Timur dapat ditundukkan, antara lain : Gresik pada tahun 1613 telah ditaklukan oleh Mataram³, Jaratan (1613), Pasuruan (1617). Beberapa kota di pulau Madura bagian Barat seperti : Bangkalan, Arosbaya, Balega dan Sampang ditundukkan pada tahun 1624. Hanya Pamekasan dan Sumenep yang masih dapat bertahan.4

Penyerangan Mataram terhadap Surabaya telah dilakukan pada tahun 1622, namun masih belum berhasil. Verhaal van eenige oorlogen in Indie tahun 1622 menyebutkan bahwa raja Mataram telah menempatkan kurang lebih 70.000 orang prajurit di sekitar kota Surabaya dengan maksud untuk mengepung kota tersebut. Surabaya dengan kekuatan 30.000 orang prajurit berhasil menahan kemajuan pasukan Mataram sehingga terhenti di "sebuahsungai" (mungkin sekali sungai Brantas sebelum bercabang menjadi sungai Porong dan sungai Mas). Dengan demikian usaha Mataram untuk menguasai Surabaya gagal. Namun dengan ditaklukkannya kota - kota di Madura Barat oleh pasukan Mataram pada tahun 1624, kedudukan Surabaya makin terjepit.

Untuk mempersiapkan penyerangan lagi terhadap Surabaya Mataram terlebih telah mengirimkan pasukan sebesar 20.000 orang di bawah Tumenggung Alap - alap dengan tugas untuk mengadakan pengrusakan atas tanam - tanaman dan tanah persawahan sebelum pasukan ini kemudian bergabung dengan pasukan induk yang segera akan datang.6 Penyerangan besar - besaran dilakukan pada tahun 1625 dan pada tanggal 1 Mei tahun itu juga Surabaya jatuh ke dalam kekuasaan Mataram. Dikatakan dalam Daghregister bahwa "conunck" beserta pasukannya telah menyerah. Disebutkan juga bahwa penduduk Surabaya yang semula berjumlah 50 sampai 60.000 jiwa setelah perang selesai tinggal tidak lebih dari 500 jiwa Isicl, karena banyak yang melarikan atau meninggal.7

Seperti halnya penaklukan Madura Barat yang berakhir dengan pengangkutan tawanan perang, termasuk pangeran kecil Madura bernama Raden Prasena ke ibu kota Mataram.8, demikian pula penaklukan Surabaya diikuti dengan pengangkutan para tawanan perang termasuk diantaranya Pangeran Pekik, anak Adipati Surabaya, ke Mataram. Sejak itulah maka daerah Surabaya berada di bawah kekuasaan Mataram. Kepala daerah Surabaya yang semula adalah "raja kecil" yang merdeka penuh, setelah panaklukan itu mempunyai status sebagai bupati vasal kerajaan Mataram. Keadaan seperti ini berlangsung terus hingga menjelang pertengahan abad ke-18. Penunjukan pengganti penggantinya sebagai bupati Surabaya untuk seterusnya berada dalam wewenang raja Mataram. Baiklah ditinjau proses selanjutnya.

Dalam hubungan dengan situasi politik dalam abad XVIII perlu diingat bahwa kekuasaan Kompeni Belanda mengalami proses perpindahan dari kegiatan ekonomi suatu badan dagang ke arah kegiatan politik ekspansi wilayah kekuasaan. Kekeruhan yang berkali kali terjadi di dalam kerajaan Mataram merupakan peluang bagi Kompeni untuk memperluas pengaruhnya. Satu demi satu daerah pantai wilayah Mataram dikuasainya, sebagai imbalan balas jasa atas bantuannya kepada fihak-fihak bangsawan yang sedang berselisih. Demikian pula bantuan Kompeni kepada Mataram untuk mengalahkan perlawanan Trunajaya dan Surapati berakibat makin menyempitnya wilayah kekuasaan.

Timbulnya pemberontakan orang Cina ( geger pacina ) di Jawa Tengah pada sekitar tahun 1741 yang akhirnya membentuk dua kelompok yang saling bertentangan: Kelompok Pakubuwana II yang dibantu Kompeni berhadapan dengan kelompok bangsawan anti Sunan di bawah Raden Mas Garendi (Sunan Kuning)10 merupakan kesempatan baik untuk perluasan Kompeni ke daerah - daerah Jawa Timur dan Madura. Kontrak yang dibuat antara Kompeni dengan Sunan Pakubuwana II setelah perang selesai ialah pada tanggal 11 Nopember 1743, berisi ketentuan - ketentuan antara lain: Sunan Pakubuwana mengakui bahwa ia dapat menduduki tahta kembali berkat bantuan dan kebaikan Kompeni ( fasal 1 ); Sunan hanya boleh mengangkat patih atau bupati - bupati daerah pantai apabila telah mendapat persetujuan dari Gubernur Jenderal dan Raad (Dewan Hindia di Batavia) (fasal 4); dalam pada itu Sunan diharuskan melepaskan seluruh ujung Jawa Timur dan pulau Madura kepada Kompeni (fasal 6), dan seterusnya.11

Kontrak tersebut jelas melenyapkan sama sekali kekuasaan raja atas daerah pantai Jawa Timur dan Ujung Jawa Timur. Tidak hanya pengangkutan patih di pusat kerajaan, tetapi juga pengangkutan bupati - bupati daerah pantai harus dengan meminta izin lebih dahulu kepada Kompeni. Peristiwa ini juga merupakan tonggak, sejak saat mana bupati - bupati vasal Mataram di Surabaya beralih menjadi pejabat daerah yang tunduk pada kekuasaan Kompeni. Di Surabaya ditanam penguasa asing Kompeni berpangkat gezaghebber yang berkedudukan di kota Surabaya. Kedudukan gezaghebber di Surabaya berada di bawah gouverneur van Java's Noordoost-Kuust (Gubernur Pantai Utara Timur Jawa) yang berkedudukan di Semarang. Pada waktu - waktu tertentu para bupati pantai Jawa Timur dan Madura diharuskan menghadap ke Semarang sebagai tanda setia. Pola ini sebenarnya adalah kelanjutan dari pola tradisional, ialah keharusan para

bupati untuk sebe (menghadap) ke pusat Mataram pada waktu - waktu tertentu.

#### Stratifikasi Sosial

Bahasan tentang stratifikasi sosial dimaksud untuk menarik garis-garis horisontal yang mengiris masyarakat menjadi lapisan - lapisan. Dengan demikian akan nampak adanya lapisan yang diatas dan lapisan yang dibawah. Secara garis besar masyarakat daerah Surabaya memang terbagi dalam dua lapisan, ialah : lapisan atas yang merusakan kelas yang memerintah dan lapisan bawah dari rakyat mayoritas sebagai kelas yang diperintah. Pada masa sebelum Surabaya jatuh ke tangan Kompeni lapisan atas hanya terdiri dari kelas penguasa pribumi yang meliputi bupati (kepala daerah) beserta pejabat - pejabat birokrasi pemerintahan. Keluarga bupati dan pejabat tinggi daerah juga termasuk dalam lapisan yang berkuasa, maka mereka juga menikmati status terhormat dalam masyarakat. Lambang - lambang status kebangsawanan dan kepangkatan, seperti gelar, regalia, pengiring, rumah, pakaian dan lainnya membedakan mereka dengan rakyat kebanyakan.

Namun setelah daera Surabaya, seperti halnya daerah - daerah pantai Jawa Timur lainnya, jatuh ketangan pemerintah Kompeni, maka terjadilah dualisme pemerintahan. Dikatakan dualisme karena meskipun pemerintah Kompeni dengan figur pusat Gubernur Jendral telah menggantikan kedudukan raja Mataram, tetapi untuk mengurusi pemerintahan daerah Kompeni masih menggunakan tenaga-tenaga birokrasi tradisional. Dapat dikatakan bahwa pola-pola dan sistem pemerintah daerah tradisional masih dipertahankan berlakunya. Dalam praktek bupati-bupati daerah masih berkuasa terhadap rakyat dalam wilayah kekuasaannya, meskipun secara hirarkis kepala-kepala pribumi itu berada dalam pengawasan kepala-kepala asing (Belanda).

Gezaghebber pada jaman Kompeni yang berkedudukan di kota Surabaya itu adalah sebagai kepala daerah yang membawahkan Jawa Timur, termasuk Ujung Jawa Timur dan pulau Madura. Kedudukannya adalah satu tingkat di bawah Gubernur Pantai Utara—Timur Jawa di Semarang. Seperti telah dikatakan di muka gezaghebber membawahkan kepala-kepala bawahan yang bersatus militer (para komandan) yang berkedudukan di daerah-daerah. Sebagai puncak hirarki penguasa asing adalah Gubernur Jendral di Batavia. Laporan dari bawah ke atas melalui jalur: komandan — gezaghebber — gubernur — gubernur jendral 12

Lapisan bawah yang merupakan lapisan mayoritas dapat dibagi-bagi dalam golongan (grouping) menurut okupasi, etnis, segregasi permukiman, kekayaan dan sebagainya. Kota bandar Surabaya yang merupakan kota bandar terbesar kedua di pulau Jawa sesudah Batavia sudah pasti mempunyai penduduk yang lebih heterogin dibandingkan dengan distrik=distrik lainnya di kabupaten Surabaya. Hal tersebut sangat berpengaruh pada pola kepemimpinan yang berlaku. Namun sebelum hal ini dibahas perlulah ditinjau lebih dahulu aspek geografis dan morfologis masyarakat daerah Surabaya.

Batas-batas wilayah Surabaya pada masa kekuasaan pribumi yang merdeka dalam abad ke-17 tidak dapat diketahui dengan jelas, demikian

pula halnya waktu Surabaya di bawah kekuasaan kerajaan Mataram. Pada masa pemerintahan Inggris Raffles membagi daerah kekuasaan Surabaya menjadi sembilan divisions, terdiri dari: Jabakota, Semimi, Jenggala, Rawapulu, Gunungkendeng, Kabu, Lengkir, Japan dan Wirasaba, yang mempunyai jumlah penduduk 127.938 jiwa (tahun 1815)13. Namun suatu hal yang aneh bahwa Kota tidak tercantum dalam pembagian itu. Data mengenai pembagian daerah Surabaya nampak makin jelas pada masa pemerintahan Hindia Belanda, terutama setelah dasawarsa ketiga abad ke-19.

Daerah afdeling atau kabupaten Surabaya meliputi distrik-distrik yang tersebar di daerah delta sungai Brantas (atau disebut sungai Surabaya) Dari kota daerah tersebut meluas: ke timur sepanjang 6 pal, ke selatan 22 pal (7 jam perjalanan dengan kereta), ke barat-daya 33 pal (10 jam perjalanan), dan ke barat 12 pal 14. Sekitar pertengahan abad ke-19 kabupaten Surabaya meliputi sembilan distrik ialah: distrik Kota, distrik Jabakota, Jenggala I, Jenggala II, Jenggala III, Jenggala IV, Rawapulu II dan distrik Kabo. 15

Kota Surabaya memanjang di kanan dan kiri Kali Mas. Menurut P. Bleeker perkampungan Cina, Melayu dan Madura terletak disisi timur Kali Mas, memanjangi tepi sungai tersebut. Kampung Cina berhadapan dengan wijk Eropa, yang terletak di barat sungai. Kampung Melayu berada di sebelah utara kampung Cina. Di bagian timur ke dua perkampungan ini berbatasan dengan kampung-kampung Jawa16. Selain orang-orang Cina, Eropa, dan Melayu, di kota Surabaya masih terdapat kelompok suku bangsa Nusantara maupun bangsa asing yang lain, seperti orang Arab, India atau disebut Koja, dan orang Bugis, Mandar, Makassar, Bali dan lainnya, namun jumlah mereka tidak banyak, sehingga tidak membentuk perkampungan khusus. Orang Madura dan Jawa termasuk sebagai penduduk pribumi.

Di distrik-distrik luar kota Surabaya, terutama di daerah-daerah pertanian heterogenitas penduduk makin menipis. Di daerah-daerah ini terutama hanya terdapat orang-orang Cina, Arab dan beberapa orang Eropa yang mengusahakan pabrik gula. Dari seluruh gambaran komposisi penduduk tersebut di atas dapat diketahui bahwa daerah Surabaya, terutama distrik Kota, merupakan wadah untuk keanekaragaman kegiatan yang mereka lakukan. Meskipun ada variasi bentuk kegiatan untuk mencari penghasilan namun secara garis besar dapat dikatakan bahwa bentuk kegiatan yang paling menonjol adalah kegiatan di bidang perdagangan dan perusahaan. Hal ini memang sesuai dengan sifat kota Surabaya sebagai kota bandar perdagangan. Namun peranan dalam bidang perdagangan dan perusahaan bukanlah dipegang oleh penduduk pribumi yang merupakan mayoritas, tetapi oleh golongan etnis minoritas, seperti orang Cina dan Arab, juga oleh kelompok orang-orang suku Nusantara yang lain, seperti orang Melayu, Bugis, Makasar, Mandar dan Bali, Perdagangan besar ekspor dan impor berada di tangan orang Eropa (Belanda, Jerman dan lainnya). yang juga sebagai pemilik toko-toko besar di Kota dan perusahaan transportasi.

Untuk memperoleh gambaran lebih konkrit tentang imbangan peranan golongan ethnis di bidang perdagangan dan perusahaan pertokoan, dapat dikemukakan tabel sebagai berikut:

TABEL I. JUMLAH PEDAGANG DAN PEMILIK TOKO DI KOTA KOTA SURABAYA (DALAM TAHUN 1856)

| Pedagang     | besar    | kecil      | jumlah     |
|--------------|----------|------------|------------|
| Eropa        | 30       | 44         | 74         |
| Cina<br>Arab | 38       | 403<br>142 | 441<br>152 |
| Melayu       | 10<br>20 | 115        | 135        |
| Jawa         | a K      | 200        | 200        |
| Jumlah       | 98       | 904        | 1002       |

Sumber J. Hageman, "Bijdrage tot de kennis van de residentie Soerabaja", TNI, 21e jaar gang, i (1859), hlm. 18.

Dari tabel di atas dapat diketahui bahwa kegiatan dalam perdagangan besar dipegang oleh orang-orang asing. Orang pribumi hanya melakukan perdagangan kecil-kecilan, termasuk pemilikan toko-toko atau warung-warung kecil. Ini pun jumlahnya masih kalah besar dibanding dengan orang Cina. Padahal apabila dilihat dari imbangan jumlah penduduk, penduduk Cina jumlahnya sangat sedikit bila dibandingkan dengan penduduk Jawa, seperti nampak pada tabel berikut:

TABEL II. IMBANGAN JUMLAH PENDUDUK JAWA DENGAN CINA DI KOTA SURABAYA (TAHUN 1849 1856).

| tahun | jumlah penduduk<br>Jawa *) | jumlah penduduk<br>Cina **) |
|-------|----------------------------|-----------------------------|
| 1849  | 84.884                     | 4437                        |
| 1850  | 85.483                     | 4203                        |
| 1851  | 85.470                     | 4606                        |
| 1852  | 87.062                     | 4481                        |
| 1853  | 87.540                     | 4480                        |
| 1854  | 87.959                     | 4256                        |
| 1855  | 88.277                     | 4242                        |
| 1856  | 88.557                     | 4570                        |

Sumber: \*) J. Hageman, "Bijdrage tot de kennis van de residentie Soerabaya" TNI, 21e jaargang, i (1859), hlm. 28.

\*\*) J. Hageman, Soerabaya 1857 en vroeger, MS KITLV. H.15, paragraaf 5 Orang pribumi selain menjadi pedagang kecil, pengusaha toko atau warung, juga ada yang mempunyai matapencaharian sebagai tukang kerajinan, pekerja atau pelayan, seperti tukang kayu, tukang besi, tukang timah, penyamak kulit, pembuat sepatu, penjahit, pembantik, penenun, pencuri pakaian, pelayan rumah tangga dan sebagainya. Selain menjadi pedagang ada juga orang Melayu yang menjadi tukang penukar uang, tukang kerajinan dan lainnya. Diantara orang Arab terdapat para pemberi pinjaman uang (rentenir), profesi yang juga banyak dilakukan oleh orang-orang Cina kaya.

Diantara orang Cina kaya mempunyai kedudukan terhormat dan berpengaruh, seperti misalnya "Han Boeijko" (Han Bui-ko), seorang kapten Cina Surabaya yang terkenal kaya raya dan pernah menyewa tanah daerah Besuki dan Penarukan dari Daendels17. Ada di antara mereka yang memiliki pabrik-pabrik gula yang mengadakan kontrak dengan pemerintah. Orang-orang Cina kaya sering meminjamkan uang kepada pejabat-pejabat pribumi dengan bunga tinggi. Menurut Hageman seorang Bupati Kasepuhan Surabaya yang bernama Raden Tumenggung Cakranegara pernah mempunyai banyak hutang kepada seorang Cina renternir, sehingga separo dari tanah miliknya terpaksa disewakan untuk membayar hutang18

Orang-orang Eropa kebanyakan menduduki jabatan terhormat di dalam birokrasi pemerintahan Eropa di Kota Surabaya, seperti di kantor Residen, Kantor Asisten Residen dan dinas-dinas lain dalam kota, termasuk dinas dalam urusan pelabuhan. Orang-orang Eropa swasta yang berokupasi sebagai pengusaha dan pedagang juga memperoleh status terhormat dalam masyarakat, justru karena mereka orang Barat seperti halnya para penguasa Belanda di Surabaya. Di samping itu di kota bandar besar seperti Surabaya, yang lain dengan daerah pedalaman, kekayaan merupakan lambang status yang cukup penting, yang sangat berpengaruh pada tingkat penghormatan masyarakat terhadap pemiliknya. Dalam pada itu lambang status kebangsawanan di Kota Surabaya sudah mulai kabur peranannya, meskipun jika masih terasa, hanyalah terbatas pada lingkungan birokrasi penguasa pribumi yang masih diakui eksistensinya oleh pemerintah Belanda.

# Pola Kepemimpinan.

Sudah disebutkan di muka bahwa kadar heterogenitas penduduk di distrik Kota Surabaya lebih tinggi dari pada di distrik-distrik di luar Kota yang lebih merupakan daerah pertanian. Keadaan seperti ini sangat berpengaruh pada pola kepemimpinan. Dalam beberapa hal pola kepemimpinan di distrik luar Kota masih meneruskan pola lama tradisional, seperti pada masa penguasa-penguasa pribumi sebelum pertengahan abad ke-18. Di situ campur tangan kekuasaan Eropa (Belanda) tidak begitu nampak. Sekali-kali hanya kelihatan para kontrolir Belanda yang sedang memeriksa daerah-daerah pertanian. Pada masa sebelum pertengahan abad ke-18, apalagi pada abad ke-17 pada waktu penguasa pribumi (adipati) daerah Surabaya masih merdeka penuh, pengurusan masalah-masalah kotapun berada dalam tangan pejabat-pejabat pribumi.

Pada waktu daerah Surabaya berada dalam kekuasaan Mataram (sesudah tahun 1625) di samping penguasa daerah pribumi Surabaya sendiri, kadang-kadang datang pejabat pusat kerajaan yang diutus oleh Sunan untuk memeriksa kelancaran tugas tugas pemerintah daerah, terutama di bidang perpajakan dan cukai bandar19. Namun setelah Surabaya dikuasai oleh Belanda (Kompeni), di Kota Surabaya di samping terdapat penguasa daerah pribumi (bupati), terdapat juga penguasa-penguasa Belanda yang juga memerintah, bahkan mengawasi seluk beluk mengenai pemerintahan yang dijalankan oleh bupati. Dapat dikatakan bahwa kedudukan bupati sejak itu hanyalah seperti "pelayan besar" dari kekuasaan Belanda. Ia harus lebih memperhatikan keinginan atasan orang Belanda daripada kepentingan orang yang diperintahnya.

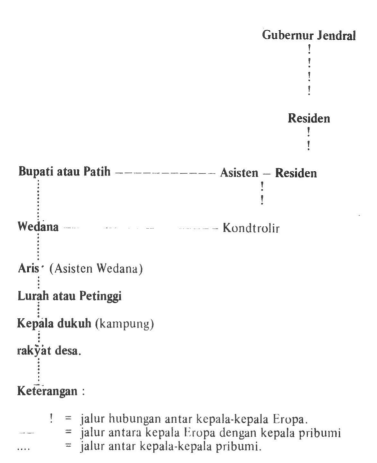
Jalur mengalirnya perintah dari atas ke bawah pada masa Surabaya masih merdeka adalah: adipati — bupati — umbul20 — demang petinggi — atau Lurah. Namun jabatan umbul (abad ke-17) yang setingkat wedana distrik itupada masa-masa selanjutnya rupanya sudah tidak dipakai lagi, bahkan pada sumber-sumber dalam abad ke-19 itu sudah tidak diketemukan lagi pada nama-nama hirarki jabatan kepala daerah di Surabaya. Adapun hirarki kepala-kepala daerah dari bupati ke bawah di daerah Surabaya dalam abad ke-19 adalah: bupati, wedana (kepala distrik), aris (kepala dari bagian wilayah distrik), kemudian kepala-kepala desa dengan nama lurah, petinggi, atau kebayan; setelah itu barulah kepala dukuh (atau yang di Kota Surabaya di sebut kepala kampung)21

Di distrik Kota Surabaya perkampungan-perkampungan golongan etnis dikepalai oleh kepala-kepala dari golongan mereka sendiri. Kepala-kepala ini diangkat oleh pemerintah Belanda dengan diberi pangkat-pangkat kemiliteran, seperti letnan, kapten atau mayor, disesuaikan dengan besar kecilnya jumlah penduduk dan berat ringannya urusan yang ditangani. Dengan demikian terdapat nama kapten atau mayor Cina letnan Melayu, kapten Arab dan seterusnya. Cara ini dimaksud untuk lebih mempermudah pengurusan, terutama yang menyangkut hukum, tatacara adat istiadat dan sebagainya.

Demikian pemecahan kepemimpinan di dalam Kota Surabaya yang memang sangat heterogin itu. Kekuasaan Bupati Surabaya lebih ditujukan kepada pengaturan penduduk pribumi dengan segala masalahnya, seperti: kependudukan, keamanan, transportasi, ekonomi perdagangan, pengairan, perbendaraan, semuanya diurusi oleh dinas-dinas dari pemerintah Belanda. Demikian pula halnya urusan pekerjaan umum dan kemasyarakatan (seperti masalah rumah bordil, rumah madat) ditangani oleh dinas pemerintah

kolonial.

Hubungan antara kepala-kepala orang Belanda dan kepala-kepala pribumi dalam abad ke-19 dapat digambar dalam skema sebagai berikut:



Dari skema tersebut nampak sekali adanya dualisme pemerintahan yang membawa akibat adanya dualisme kepemimpinan. Bupati dan kepala-kepala pribumi lainnya mempunyai kedudukan sebagai perantara yang sulit. Kadang-kadang harus menghadapi dilema antara: memihak atasan Eropa dengan akibat hilangnya kepercayaan rakyat terhadapnya atau memihak rakyat dengan akibat kemarahan atasan atau lebih buruk lagi pemecatan atas dirinya. Pola kepemimpinan seperti itu tidak hanya terjadi di daerah Surabaya, tetapi juga di daerah-daerah lain yang berada dalam kekuasaan Belanda.

Di fihak rakyat, rakyat seakan-akan dihadapkan kepada dua orang tuan. Di hadapan kepala-kepala pribumi mereka harus bersikap pada masa kekuasaan feodal pribumi, tetapi yang aneh ialah bahwa dihadapan tuantuan Eropa pun mereka juga dituntut untuk ber sikap seperti itu. Cara-cara penghormatan tradisional juga berlaku bagi rakyat yang bertemu dengan kepala-kepala asing. Demikian pula sikap yang harus dilakukan oleh orangorang pribumi yang bekerja pada rumah-rumah orang Belanda, baik itu pejabat pemerintahan maupun kepala- kepala pabrik atau perusahaan.

## Kesimpulan.

Dari seluruh uraian di atas dapatlah ditarik kesimpulan sebagai berikut :

-- Stratifikasi sosial di daerah Surabaya sebenarnya tidak banyak

berbeda dengan di daerah-daerah lainnya di Jawa.

Namun kota Surabaya yang merupakan kota bandar terbesar kedua setelah Batavia mempunyai penggolongan atau pengelompokan (grouping) masyarakat yang cukup intensif, baik penglompokan dari segi etnis, okupasi, segregasi permukiman, tingkat kekayaan sebagai lambang status dan tingkat ketrampilan berusaha.

 Pengelompokan yang intensif tersebut mempunyai pengaruh kepada kebijaksanaan kepemimpinan di distrik Kota, baik yang menyangkut kepemimpinan pribumi tradisional maupun ke-

pemimpinan asing yang lebih bersifat rasional.

 Secara umum dapat dikatakan bahwa seperti halnya didaerahdaerah lain pemerintahan di daerah kabupaten (terutama distrik Kota) Surabaya bersifat dualistis yang menggoyahkan kemantapan wibawa kepemimpinan tradisional dan memecah loyalitas rakyat bawahan.

#### CATATAN

- Opperkoopman Andries Saury kepada Heeren XVII, tertanggal 22 Oktober 1615, dalam J.K.J. de Jonge, De opkomsu yang het Nederlandsch Gezag in Oost-Indie, IV (1868), hlm. 28. Mengenai penyerangan pasukan Mataram atas kota-kota pantai Jawa Timur sebagian besar dilakukan melalui darat, karena seperti dilaporkan oleh J.P. Coen Mataram lebih kuat di darat dari pada di laut (lihat De Jonge, De opkomst, IV, hlm. 34–35; juga H.T. Colenbrander, ed., Jan Pietersz Coen, Beschieden omtrent zijn bedrijf in Indie, I, 's Gravenhage, 1919, hlm 118 119; cf. B. Schrieke, Indonesian Sociological Studies, II, The Hague /Bandung, 1957, hlm. 139–140).
- 2 H.J.de Graff & Th. G. Th. Pigeaud, "De eerste Moslimse vorstendommen op Java: Studies over de staatkundige geschiedenis van de 15 de en 16de eeuw", edisi VKI, LXIX; 's Gravenhage, 1974, hlm 183. Mengenai peperangan antara Surabaya dan Mataram lihat surat laporan "Commandeur" Hendrik Brouwer kepada Heeren XVII, tertanggal 27 Juni 1612, dalam De Jonge, De opkonst, IV (1869), hlm.2. Juga surat J.P. COEN kepada Heeren XVII, tanggal 24 Juni 1618 (ibid., IV, hlm. 81).
- 3 Mengenai jatuhnya kota bandar Gresik dan Jaratan atas kesaksian J.P. Coen terjadi pada permulaan bulan September 1613. Waktu J.P. Coentiba di bandar Gresik pada tanggal 14 September tahun itu juga, ia menyaksikan kota Gersik telah terbakar dan rusak, sedangkan penduduknya telah banyak yang menyingkir.

Menurut keterangan penduduk, kota Gresik dan Jaratan telah 14 hari berselang diduduki pasukan Mataram; lihat surat J.P. COEN kepada Heeren XVII tanggal 1 Januari 1614, dalam De Jonge, De opkomst, IV (1869), hlm. 14.

- 4 Lihat Daghregister gehouden int Casteel Bataviavant passerende daer ter plaetse als over geheel Neder landts-Indie, 1624-1629 register tanggal 22 Agustus 1624).
- 5 Seperti dikutip oleh B. Schrieke, **Indonesian Sociological Studies**, I, hlm.
- 6 Dagregister, 1624 1629, loc.cit.
- 7 Daghregister., 1624 1629, tanggal 1 Mei 1625.
- 8 H.J. de Graaf, "De opkomst van Raden Troenodjojo", **Djawa**, XX (1940), hlm. 57. Cf W.L. Olthof, ed. **Babad Tanah Jawi in Proza**, **Javaansche Geschiedenis (Poenika Serat Babad Tanah Djawi saking Nabi Adam doemoegi ing Tooen 1647)**I, 's Gravenhage, 1941, hlm. 129.

Dalam perang Trunajaya Pangeran Kajoran pernah menyingkir ke Surabaya untuk bergabung dengan menantunya, Trunajaya, lihat H.J. de Graaf," Het Kadjoran Vraagstuk", Djawa, XX (1940), hl. 284.

9 Lihat Babad Tanah Djawi, edisi W.L. Olthof, hlm. 133-134
Tradisi Jawa menyebutkan bahwa Pangeran Pekik akhirnya dibunuh atas perintah Sunan Amangkurat 1 di ibukota Mataram (Plered) beserta seluruh keluarganya, karena ia dipersalahkan mengambil Rara Oyi, puteri pingitan (sengkeran) raja, untuk dikawinkan dengan cucunya ialah

dipersalahkan mengambil Rara Oyi, puteri pingitan (sengkeran) raja, untuk dikawinkan dengan cucunya ialah Pangeran Adipati Anom, yang kelak setelah menjadi raja bergelar Sunan Amangkurat II; lihat H.J. de Graaf, "De regering van Sunan Mangkurat I Tegal Wangi, vorst van Mataram, 1646—1677", bagian 2, 's Garavenhage, 1962 (edisi VKI, XXXIX), hlm. 7–8. Of P.J. Veth, Java, Geograpische, Ethnologisch, Historiseh, II, Haarlem, 1912, hlm. 15.

10 Mengenai perang Pacina ini diceritakan dengan panjang lebar di dalam Babad Pacina, MS. Perpustakaan Sanabudaya, A/2. Juga lihat A.KA. Gijsberti Hodenpijl, "Zwerstocht van Sultan P.B.II na dien vlucht uit den Kraton te Kartosoera, op 30 Juni 1742." BKI, LXXIV, 1918.

- 11 Mengenai teks lengkap kontrak ini lihat "Articulen van reconciliatie, vreede vriend en bondgenootschap tussehen de Doorlugtige Nederlandsche Oost Indiesce Compagnie ter eenre en den Soesoehoenang Pacoeboena Senapatty Ingalaga Abdul Rachman Panatagama ter andere zyde...," dalam De Jonge, De opkom IX, hlm 434 dst.
- 12 Sebagai contoh misalnya usul untuk menaklukkan Blambangan dari Gezaghebber yang diajukan kepada Gubernur Semarang, kemudian diteruskan kepada Gubernur Jendral untuk mendapat persetujuan; lihat "Missive van Java's Noord-Oostkust" tertanggal 15 Maret 1767, dalam MS. Overgekomen Brieven, ARA kode KA. 3107, hlm. 45; juga "Missive Johanes Vos, Surabaya 17 Februari 1767 (terutama pada artikel 1 dan 2) dalam ibid, hlm 97. Termuat juga pada Babad Blambangan, MS. LOr. 2183, pupuh, XV, pada 36-43.
- 13 Daftar terperinci mengenai penduduk Surabaya pada jaman Raffles, lihat T.S. Raffles, History of Java, I London, 1817, hlm. 276-277, pada tabel: "General Account of the Cultivation and Population of Surabaya, 1815."
- 14 J. Hageman, "Bijdrage...," op. cit., hlm. 129

- 15 Tempat kedudukan Wedana distrik dari masing-masing distrik wedana distrik kota Surabaya, di kampung Kalianyer Kota Surabaya; Wedana Distrik Jabakota, di desa Jetis (dekat pos Seraten); wedana distrik Jenggal I, di desa Gedangan (dekat pos Seruni); Wedana Jenggala II di Sidukari; Wedana Jenggala III di Krian; Wedana Jenggala IV di Tamansari; Wedana Rawapulu I, di desa Porong; Wedana Rawapulu II, di desa Bulang; sedangkan Wedana Kabo, di desa Gedek, Lihat ibid., hlm. 136-160.
- 16 Lihat Bleeker, "Fragmenten eener reis over Java. Reis door Oostelijk Java," TNI, 11e jaargang, afl. 7-12 (ii) (1850), hlm. 101; juga lihat J. Hageman Oostelijk Java en Madoera, II, MS. KITTLV H.118. prgf. 108.
- 17 Karena pemerintah Daendels sangat membutuhkan uang, salah satu jalan yang ditempuh untuk memperoleh uang adalah menjual tanah-tanah pemerintah kepada orang swasta. Daerah Besuki dan Penarukan oleh pemerintah semula disewakan kepada Kapten Cina Surabaya yang sangat kaya bernama Han Buik-ko. Waktu Kapten Cina ini meninggal, maka penyewaan diteruskan oleh anaknya bernama "Han Tianpit" (dalam sumber lain disebutkan Han Ciam-pit). Dalam tahun 1810 daerah-daerah itu bahkan dijual sama sekali kepadanya seharga 400.000 zilveren Spaanschen matten (lihat Rapport van de Landschappen Besoekie en Pannaroekan, 1813, MS.AN. kode: Probolinggo, no. 6d.hlm 7-8.

Mengenai nilai 1 zilveren Spaansche matten, lihat J. Hageman, "Geschied - en Aardrijkskundig overzigt van Java," TBG, IX (1860) hlm. 335, yang mengatakan bahwa 1 Spaansche mat = f 2,66. Dalam kamus Van Daale Groot Woordenboek der Nederlandsche Taal disebut : 1 zil-

veren Spaanschen mat = f 2,25 a f 2,40.

Mengenai penguasa daerah Basuki "Han Boeijko" dan "Han Tian-pit" lihat juga MS.RA. Collectie Nederburg no. 507, hlm. 73b-76b, pada sub-judul : Afgaande Aparte Missieve van de, Nicolaus Engelhard Gouverneur van Java Noord-Ooskust aan Hoog Eedelheeden de Hooge Indiasche Regering te Batavia (27e A 1803)."

- 18 J. Hageman, **Oostelijk Java on Madoera**, II, MS. KITLV,H. 118. prgf. 106.
- 19 Pada tahun 1644 Kyai Nitinegara dan Kyai Wirajaya dua orang pejabat tinggi pusat diutus oleh Sultan Agung untuk mengadakan perlawatan ke kota-kota pantai dari Gresik sampai Jepara, dengan tugas khusus untuk mendesak para bupati pesisir agar segera menyerahkan hasil pungutan cukai bandar dan pajak daerah kepada pemerintah pusat kerajaan (lihat Daghregister, 1644, hlm. 369; dan Daghre-

gister, 1653, hlm. 109; cf. B. Schrieke, Indonesian Sociological Studies, II (1957), hlm. 195.<sup>3</sup>73 n 447).

Inlandsche rangen en titels op Java en Madoera, 's Gravenhade, 1902, hlm. 55 (untuk daerah Sumedang); umbul di daerah Semarang pada masa Trunajaya, lihat De Jonge, opkomst, VII, hlm. 137, juga hlm. xiii.

Menurut 'Serat Pustaka Raja Puwara' tugas umbul adalah: amadanani tetiyang padhusunan, alenggah Mantri Penatus' (lihat J. Brandes, "Register op de prozaomzetting van de Babad Tanah Djawi" VBG, LI (1900), hlm. 144 (lampiran II).

21 J. Hageman, "Bijdrage tot de kennis...," op. cit., 136.

### STRATIFIKASI SOSIAL DAN POLA KEPEMIMPINANNYA

(Beberapa Catatan Masalahnya di Bali)

### I Gusti Ngurah Bagus UNIVERSITAS UDAYANA

#### 1. Pendahuluan

Kajian yang diketengahkan dalam seminar ini masih berupa catatan. Oleh karena itu karangan ini masih perlu disempurnakan lagi baik mengenai materi maupun cara pendekatannya. Hal itu disebabkan oleh beberapa faktor seperti belum tersedianya waktu yang cukup untuk mengumpulkan data di lapangan, membaca karangan-karangan sarjana lainnya mengenai Bali, yang walaupun belum banyak dikerjakan orang namun telah ada tulisan-tulisan yang menyinggung masalah itu, penelaahan konsep-konsep yang diperlukan sehingga dapat mengungkapkan fakta tersebut secara memadai. 2 Kesempitan waktu itu di samping memang datangnya dari pihak Panitia Penyelenggara juga keterbatasan penulis dalam banyak hal sehingga menurut hemat penulis karangan ini belum memuaskan benar.

Walaupun terdapat beberapa hambatan sebagaimana diuraikan di atas namun karena penulis menganggap seminar ini sangat penting untuk saling bertukar pikiran dalam rangka mengembangkan penelitian terutama mengenai masalah-masalah daerah, maka penulis usahakan juga untuk turut menyumbangkan pendapat berupa sajian yang belum lengkap/belum sempurna seperti ini.

#### 2 Permasalahan

Walaupun dalam seminar ini telah ditentukan judulnya oleh Panitia, namun karena menurut hemat penulis dengan judul tersebut masalahnya memang terlalu luas, maka penulis persempit permasalahannya. Hal itu mengingat adanya perkembangan masyarakat Bali yang melahirkan adanya stratifikasi sosial kelas preyayi sebagaimana hal itu secara sepintas telah pernah penulis uraikan (1979). Maka itu, penulis batasi masalahnya dengan membicarakan stratifikasi tradisional saja yaitu khusus mengenai masalah kasta (wangsa). Ini pun dalam penyajian kasusnya dibatasi hanya yang menyangkut hubungan garis besar antara kasta Triwangsa (orang bangsawan) di satu pihak dengan orang Jaba (kebanyakan) di pihak lain. Hubungan antara Triwangsa (bangsawan) dengan Jaba (orang kebanyakan) dalam sepanjang sejarah mengalami perubahan terlebih-lebih semenjak seluruh pulau Bali ini dikuasai oleh orang Belanda. Lebih-lebih setelah Indonesia merdeka perubahan besar makin dialami. Perubahan tersebut sudah barang tentu tercermin pula dalam aspek pola kepemimpinannya. Untuk memberikan gambaran tentang bentuk dan bagaimana hubungan antara Kasta Triwangsa dengan Jaba mengenai situasinya pada masa kini, merupakan tujuan pokok dari kajian ini.

Dengan pendek dapat dikatakan bahwa kajian ini hendak menjawab (sementara) bagaimanakah bentuk dan fungsi stratifikasi sosial tradisional itu sekarang ini.

#### 3. Pendekatan

Dengan telah dirumuskan permasalahan sebagai terurai di atas diharapkan makalah ini dapat memberikan jawabannya walaupun jawaban yang belum tuntas karena kajian ini baru berupa catatan. Melihat uraian permasalahan di atas jelas pula bahwa masyarakat Bali sekarang ini berada dalam masa transisi, seperti tampak melalui adanya perubahan dalam pelbagai aspek yang mendukung bentuk stratifikasi sosial tersebut. Gejala seperti ini sudah barang tentu memerlukan kajian teori yang memadai yang mampu menjelaskan fenomena tersebut.

Sesuai dengan tujuan penelitian dan melihat permasalahan di atas, maka kajian ini akan menganalisisnya berdasarkan pendekatan struktur dan proses melihat sejauh mana bentuk-bentuk struktur masyarakat berhubungan/berinteraksi dan bagaimana proses perubahan tersebut dilihat dari segi dimensi waktu. Dengan pendekatan seperti itu sedapat mungkin dalam kajian ini diungkapkan relasi/hubungan pokok bukan saja yang terjadi antar kasta melainkan juga relasi yang menyeluruh/total dari sistem sosial lainnya sehingga tergambarlah jaringan hubungan itu sebagai suatu sistem. Relasi seperti itu tidak saja dilihat dari segi fungsinya dalam rangka terjalinnya hubungan itu tetapi yang penting ialah kekuatan-kekuatan apa yang menyebabkan adanya perubahan itu sepanjang proses itu terjadi.

Dinamika interaksi yang terjadi antar sistem sosial yang terfokus pada relasi kasta serta bagaimana proses perubahannya akan memberikan gambaran tentang realitas stratifikasi sosialnya. Dengan hubungan antar kasta yang terlihat dalam relasi **patronase** tersebut akan tercermin pula bagaimana pola-pola relasi itu terjadi terutama pola kepemimpinannya yang tampak dalam struktur tersebut.<sup>4</sup>.

#### 4. Sistem Stratifikasi Sosial

Seperti dikatakan di atas di Bali sekarang terdapat kelas preyayi yang timbul dalam masyarakat. Maka itu dalam kajian ini akan dikhususkan pembicaraannya mengenai sistem stratifikasi tradisionalnya ialah tentang kasta. Untuk istilah kasta di Bali terdapat dua kasta untuk itu ialah warna dan wangsa. Karena istilah tersebut berasal dari bahasa Sanskerta, namun kata kedua khusus timbul dalam bahasa-bahasa di Indonesia khususnya dalam bahasa Bali (Bagus, 1979). Dalam kajian ini penulis memilih istilah kasta.

Akhir-akhir ini karena pengaruh bahasa Indonesia yang demikian besar dalam kehidupan masyarakat Bali maka kata-kata itu pun tidak dipakai lagi dalam masyarakat.

Seperti dikatakan di atas, karena kajian ini khusus melihat hubungan antar stratifikasi dalam arti yang menyeluruh (kontekstual) maka dalam karangan ini akan diuraikan pula bentuk-bentuk sosial lainnya sejauh tampak mempunyai kaitan dengan sistem kasta sepertisistem komunitas, sistem kekerabatan, dan sistem organisasi suka rela. Tentang sistem kasta sebagaimana halnya di Indonesia, di Bali dikenal istilah Brahmana, Satria/Kesatria, Wesia, dan Jaba/Sudra. Istilah yang terakhir ini (Jaba) tumbuh dari proses perkembangan lokal. Di samping istilah ini ada lagi istilah lainnya, Kaula. Karena berdasarkan perkembangan makna maka istilah Jaba yang berkaitan dengan perkembangan sosial di Bali, dipilih untuk makalah ini. Urutan penyebutan kasta di atas adalah sesuai dengan jenjang tingkatnya terutama apabila hal itu ditinjau dari segi idealnya. Tetapi dalam kenyataannya tidak selalu demikian terutama sebagai yang tercermin dalam pergaulan antar diri. Hal ini tergantung pula nanti pada aspek lain seperti kekuasaan, pendidikan, kedudukan dalam masyarakat, kekayaan, dan lain-lainnya.4 Seseorang dapat diketahui termasuk ke dalam salah satu kasta di atas pada umumnya melalui namanya, misalnya gelar Ida Bagus (untuk laki-laki), Ida Ayu (untuk perempuan), gelar Cokorde, Anak Agung, dan bahkan I Gusti di beberapa daerah untuk Satria. Karena itu untuk ini dibedakan adanya Satria Dalem di satu pihak dan Satria Jawa di pihak lain. Selanjutnya gelar Gusti/Gusi untuk Wesva, dan orang yang memakai nama teknonim pada umumnya dimasukkan Jaba.

Nama seseorang berkaitan dengan sistem klen yang menunjuk adanya hubungan sistem stratifikasi itu dengan sistem kekerabatan. Dengan demikian tampaklah hubungan yang erat antara kedua sistem itu. Maka dari itu apabila membicarakan sistem sosial di Bali, maka kedua sistem itu harus dibicarakan sekaligus. Sudah barang tentu titik berat uraiannya tergantung dari tema karangan yang akan disusun. Megenai susunan itu yang berlaku di Bali, dapat diciutkan lagi yaitu: Brahmana, Satria, dan Wesya disebut dengan satu nama Triwangsa. Dengan demikian terdapat dua lapisan kasta yaitu Triwangsa ialah orang Bangsawan dan Jaba orang kebanyakan. Hubungan yang mengatur antar kasta itu sebagaimana halnya di India adalah didasarkan pada sistem pemisahan antara nilai kesucian (suci, sukla) dan kecemaran (leteh, cemer). Seandainya terjadi suatu pencemaran akibat sesuatu maka hal itu dapat disucikan dengan upacara penyucian yang disebut prayascita. Hal itu tampak dalam aturan yang menata hubungan antardiri seperti dalam bidang perkawinan. pemakaian bahasa, adat makan, dan lain-lainnya. Aturan/norma ini dalam perkembangan zaman telah ada yang dihapus dan dalam beberapa hal telah tampak pula adanya kelonggaran, tidak seberat dahulu. Hal ini telah penulis uraikan secara panjang lebar dalam sebuah tesis (Bagus, 1979).

Khusus mengenai hubungan antar kasta yang berkaitan dengan salah satu fungsinya dalam masyarakat, akan diuraikan di bawah ini, tetapi sebelum membicarakan hubungan itu dan menurut pendekatan di atas yang hendak melihat pula adanya hubungan yang menyeluruh/total dengan sistem sosial lainnya, maka dalam karangan ini terlebih dahulu akan diuraikan pula secara sepintas tentang sistem sosial lainnya terutama dalam tingkat desa.

Dalam hubungan antar diri dan demikian pula dalam hubungan antar kelompok penting sekali diperhatikan sistem komunitasnya terutama ialah tentang desa, banjar, juga dalam hal ini subak.

Desa sebagai kesatuan sosial yang berdasarkan teritorial (Kayangan Tiga) warganya terikat pada kuil-kuil (pura) desa, terutama secara bersama memuja kuil bale agung, puseh, desa atau segara, sedangkan untuk kuil bale dalem (kematian) dalam satu desa mungkin saja terdapat lebih dari sebuah. Warga desa terikat terutama dengan penyelenggaraan segala sesuatu yang menyangkut upacara dan pemeliharaan dari semua kuil itu. Dalam hal ini ada suatu badan dari warga desa yang mengatur, memimpin semua penyelenggaraan itu yang sangat besar dipengaruhi oleh sistem kasta itu. Di sini terutama di desa apanase akan tampak hubungan antar kasta baik karena pimpinan dipegang oleh kasta Triwangsa, baik dalam penyelenggaraan masalah kewargaan maupun upacara. Yang jelas akan tampak terutama peranan pedanda (pendeta) dari kasta Brahmana yang akan memimpin upacara terlebih-lebih dalam upacara yang besar.

Dalam banyak desa di Bali terutama di daerah apanase warga desa untuk efisiensinya dibagi ke dalam banjar, suatu komunitas yang lebih kecil yang fungsinya biasanya menyangkut masalah sosial ekonomi. Apabila desa menitikberatkan pada masalah adat dan keagamaan maka di sini adalah mengenai masalah sosial, aspek sosial dari keagamaan terutama yang menyangkut masalah pelaksanaan upacara siklus hidup anggota warga, di samping menyelenggarakan masalah kesejahteraan/ekonomi dari warga banjar. Tetapi di samping itu juga dapat menyelenggarakan masalah yang menyangkut kewajiban desa dan juga urusan pemerintahan (Lurah). Terakhir ini banyak menyangkut masalah yang berkenaan dengan urusan kedinasan. Pengaturan tugas yang dibebankan kepada warga banjar itu semuanya diatur oleh pimpinan banjar (Kelian banjar).

Dalam mengatur semuanya itu sama halnya dengan pengaturan yang terjadi dalam warga desa, pengaruh sistem kasta sangat besar. Bahkan pada banjar inilah paling sering terdapat konplik-konplik yang menyangkut tentang hubungan antar kasta itu. Dalam banyak hal maka kasta Satria dengan Wesya sering memperlihatkan keterlibatan mereka dalam bidang ini.

Mengenai subak yaitu organisasi pengairan terutama di sawah, di samping menyelenggarakan masalah teknis penanaman di sawah-sawah juga mengadakan ibadat/upacara baik pada tingkat subak seperti upacara besar di danau dan di pantai.

Seperti dikatakan di atas sistem kasta sebagaimana di Indonesia adalah berhubungan erat dengan sistem kekerabatan. Dalam bidang ini telah cukup banyak penelitian yang dilakukan orang (V.E. Korn, 1932; Heldred dan Clefford Geerts, 1975; Bagus, 1979; James A. Boon, 1977; M. Hobart, 1980). Khusus dalam hubungan ini terutama yang diketengahkan dalah menurut pendapat penulis dengan tak mengesampingkan pendapat sarjana lain terutama Heldred dan Clefford Geertz. Terlebih-lebih hal itu apabila dihubungkan dengan masalah kasta sebagaimana halnya sama dengan masyarakat khususnya di Bali terdapat pula kelompok

kerabat yang disebut keluarga (kuren) yang memakai sistem keturunan

patrilinial (purusa, ulihan muani).

Dalam sistem kekerabatan di Bali merupakan kesatuan sosial yang amat penting, karena di dalamnya terlibat hak dan kewajiban antara orang tua dan anak-anaknya. Hal ini jelas terlibat dalam hukum adat Bali yang mengatur segala sesuatunya mengenai hal itu.

Keluarga dalam sistem klen terjaring ke dalam kelompok kekerabatan yang lebih luas. Berdasarkan struktur dan fungsinya penulis bedakan antara klen kecil (sanggah gede) dengan klen besar (soroh).(1) Klen kecil terdiri dari orang-orang yang memuja kuil leluhur yang hubungan kekerabatannya dapat dilacak secara geneologis dan di antara mereka terdapat keadaan yang menunjukkan adanya saling mengenal; (2) biasanya memiliki harta pusaka yang antara sesama warga kecil masih dapat diperebutkan menurut hukum adat waris; (3) melakukan pelbagai kegiatan gotong royong terutama dalam bidang upacara agama dan beberapa aspek dalam bidang sosial ekonomi. Sedangkan klen besar adalah warga yang memuja kuil leluhur jauh yang hubungan kekerabatannya terjadi secara geneologis dan sulit untuk dapat dilacak dan bahkan tak dapat dilacak lagi; (4) warga yang memuja kuil leluhur yang semuanya itu merupakan kesatuan dengan mengidentifikasikan dirinya ke dalam struktur kasta; (5) kecuali itu mereka melakukan kegiatan gotong royong terutama dalam upacara-upacara kuil leluhur.

Berdasarkan uraian di atas sangat jelas bahwa sistem kekerabatan memiliki hubungan yang erat dengan sistim kasta. Klen, sebagaimana halnya dengan jati di India, menjadi pendukung kasta. Maka dari itu membicarakan sistem kasta terutama dalam hubungannya dengan sistem patronase boleh dikatakan tidak dapat dipisahkan. Seperti telah terbukti dari penelitian-penelitian terdahulu maka memperhatikan hubungan antara kasta dengan sistem klen terlebih-lebih dalam gerakan-gerakan sosial adalah amat penting.

Tentang organisasi sukarela (seka) walaupun hakekatnya adalah sukarela, namun dalam beberapa hal penting disinggung dalam kaitan ini. Organisasi ini didirikan karena adanya kebutuhan akan sesuatu seperti untuk menanam, mencangkul, menambah gumulan, dll. Sifat organisasi umumnya temporer, karena itu dapat didirikan dan dibubarkan menurut keperluan. Yang paling erat berhubungan dengan sistem patronase ialah organisasi yang agak tradisional terutama yang menyangkut organisasi tari-tarian dan gamelan untuk upacara.

# 5. Relasi Patronase dan Pola Kepemimpinannya

Dalam kajian ini walaupun dalam sistem stratifikasi tradisional seperti telah diuraikan terdapat lebih banyak relasi yang memperlihatkan hubungan itu, namun dalam hal ini akan diuraikan hanya relasi ketergantungan/patronase antara hubungan kasta Brahmana dengan kasta lainnya yang dikenal dengan sebutan hubungan Siwa dan Sisia (Pasiwaan) serta hubungan antara kasta Satria dengan kasta Jaba yang dikenal dengan sebutan hubungan Gusti dengan Panjak/Kaula (Pagustian).

Yang dimaksud dengan hubungan Siwa dengan Sisya ialah hubungan orang dari kasta Brahmana sebagai pemimpin upacara, khususnya di sini sebagai pendeta (pedanda) dengan kasta-kasta lainnya sebagai Sisya, yaitu orang-orang yang patut dipimpin upacaranya. Sedangkan hubungan Gusti maksudnya ialah hubungan kasta yang umumnya dari kasta Satria (ada juga Wesya) sebagai penguasa/tuannya/ratu/prabu, moncol, dengan panjak atau pengikutnya/pengiringnya. Hubungan patronase antara Gusti seperti itu biasanya bersifat turun-temurun diwarisi dari satu generasi ke generasi berikutnya. Bagaimana aturan-aturan yang berlaku antar hubungan itu serta bagaimana pola kepemimpinannya, secara ideal, dapat dibaca dalam berbagai teks-teks lama yang banyak terdapat di Bali. Tetapi sejauh mana teks-teks itu dipakai secara kontekstual dalam kehidupan perlu diteliti lebih lanjut. Hal ini akan tercermin pula dalam pola kepemimpinannya yang walaupun terdapat variasi, namun intinya apabila meminjam istilah Max Weber adalah bercorak otoritas tradisional yang kadang-kadang karena kelebihan yang dimiliki oleh pemimpinnya (Siwa, Gusti) dapat pula bersifat kharismatik (Arnold, S. Tannebaom, 1968:101-105). Hal itu nyata dilihat dalam peristiwa sejarah yang sering teriadi di Bali yang dikenal dengan istilah puputan 'gugur bersama dalam kemuliaan' (Soedjana, dkk, 1978:45-62).

Karena keterbatasan, kajian ini hanya mengemukakan hal-hal yang umum saja serta dua masalah yang didapat dari dua desa ialah mengenai hubungan Siwa-Sisya dari desa Manduang Kelungkung dan hubungan Gusti-Panjak dari desa Batubulan Kabupaten Gianyar.

### 6. Gambaran situasinya di Desa Manduang dan Batubulan

# 6.1. Latar Belakang

Suatu bentuk sistem sosial yang kita dapati sekarang ini tentulah merupakan suatu hasil dari proses sejarah sosial yang telah berlangsung lama sebelumnya. Untuk memahami masalah hubungan antar kasta, terutama dalam hubungan yang menyangkut kepemimpinannya diperlihatkan uraian latar belakang sejarah sosial yang renik mengenai hal ini tentu tidak dapat diuraikan di sini. Apa yang dapat disajikan hanyalah garis besarnya saja yang menyangkut terutama aspek sosial budaya yang melatarinya.

Apabila dipelajari dari segi yang lebih mendalam sebenarnya hubungan antar kasta Triwangsa dan Jaba itu terutama kalau dilihat dari faktor penyebabnya ialah adanya konflik-konflik (ketegangan-ketegangan) yang memasalahkan sistem nilai yang menjadi dasar pemisahan itu. Masalah ini diungkapkan dalam pelbatai bentuk penuangan sebagaimana yang tampak dalam berbagai bentuk sastra (dongeng, prasasti klasik, mitologi). Dalam mengungkapkan masalah itu terkandung antara lain tentang protes-protes sosial yang dilontarkan masih dalam bentuk tersembunyi. Kemudian pertentangan secara terbuka menurut suatu penelitian terjadi setelahtahun dua puluh setelah seluruh Bali dikalahkan Belanda. Walaupun pemerintah kolonial dalam melaksanakan politik raja terutama mengenai masalah adat berdasarkan hukum adat Bali,

namun konflik mengenai masalah kasta yang berkaitan dengan sistem nilai yang melatarinya terus berlangsung. Masalah ini berjalan terus sampai mencapai puncaknya yaitu dengan dihapuskannya salah satu aturan tentang perkawinan campuran antara kasta oleh DPRD Bali pada tahun 1950. Adanya perubahan yang revolusioner ini adalah akibat suatu produk dari suatu proses pertentangan kasta yang telah berjalan berabad-abad. Keputusan itu berpengaruh besar dalam kehidupan masyarakatnya.

Walaupun keputusan itu telah diumumkan pada tahun 1950 namun terserapnya dan dilaksanakan dalam masyarakat menghendaki waktu yang lama juga. Dengan keputusan itu berarti secara formal aturan (pasuara) yang mengatur perkawinan antar kasta tidak mempunyai kekuatan hukum lagi. Penghapusan ini tidak dapat dilepaskan dari peristiwa politik yaitu setelah terjadinya penggabungan NIT ke dalam RIS, kemudian RIS menjadi negara Kesatuan Republik Indonesia yang berdasarkan Pancasila, serta di samping itu peraturan tentang adanya apa yang disebut golongan "pemuda." Lingkungan percaturan politik dewasa itu selanjutnya apabila dikaji latar belakang sosialnya ternyata peranan "pemuda" itu pula menjadi pendukung-pendukung ideologi politik sebagaimana tercermin dalam perjuangan partai-partai yang menonjol persaingannya antara tahun 50-an sampai dengan tahun 60-an.

Pengaruh partai-partai tersebut yang mendengungkan perjuangan ideologi egaliter serta adanya kesadaran akan harga diri dalam pelbagai kelompok masyarakat menyebabkan jurang pemisah berdasarkan kasta makin lemah dan menjadi kendur. Perjuangan itu terutama tampak dari kasta Jaba yang secara terbuka dikemukakan dalam rapat desa dan banjar sehingga menimbulkan banyak ketegangan-ketegangan sosial. Suatu contoh yang konkrit mengenai ini dapat ditunjuk pada peristiwa yang terjadi pada tahun 1968 yaitu dengan dibentuknya suatu organisasi dari klen Pasek (dalam arti yang luas) dengan nama Ikatan Warga Pasek Sanak Pitu. Yang diperjuangkan oleh gerakan ini antara lain mengangkat Siwa sendiri sehingga dengan demikian dapat melepaskan diri dari ikatan patronase dengan kasta Brahmana. 5 Dari gambaran itu jelas tampak adanya suatu proses kendurnya ikatan pratronase itu. Pada beberapa tempat di Bali, ikatan patronase Gusti-Panjak bahkan telah menghilang dan tak dirasakan lagi adanya dalam masyarakat yang bersangkutan. Untuk memperoleh gambaran yang kongkrit akan diuraikan mengenai kedua jenis patrnoase serta pola kepemimpinannya yang terdapat dalam sistem patronase itu yang diambil seperti dikatakan di atas, dari dua kabupaten di Bali terutama tentang hubungan Siwa-Sisya (Pasiwaan) dari desa Manduang, kabupaten Klungkung dan hubungan Gusti-Panjak (Pagustian) dari desa Batubulan, kabupaten Gianyar.

# 6.2. Situasinya di Desa Manduang

Menurut sejarahnya, keluarga Brahmana yang ada di desa Manduang asalnya adalah dari desa Cucukan yang terletak di kabupaten Klungkung juga. Keluarga itu datang dan menetap di desa tersebut adalah atas permintaan masyarakat desa sendiri (nuur) yang terjadi pada abad yang lalu. Di desa itu keluarga tersebut diberikan sebidang tanah untuk tempat tinggal yang disebut Geria serta sebidang sawah yang disebut Catu. Pen-

deta itu yang masih hidup sekarang berumur kira-kira 63 tahun bernama Ida Pedanda Gede Manduang. Tugas beliau terutama adalah memimpin upacara terutama upacara yang agak besar, meliputi semua upacara yang di Bali disebut Panca Yadnya yaitu (1) upacara yang menyangkut upacara peralihan/siklus hidup dari lahir hingga upacara potong gigi dan menikah (Manusa Yadnya); (2) upacara kematian atiwa-tiwa (Pitra Yadnya) serta upacara penyucian roh leluhur (nyekah); (3) upacara untuk menjadi pemimpin upacara untuk kuil desa yang disebut pemangku desa (Resi Yadnya, Mawinten); (4) upaya perayaan-perayaan pelbagai kuil keluarga (daia) dan kuil desa (puseh, bale agung, dan dalem setra), kuil-kuil dan upacara yang menyangkut pertanian (subak, masceti) semuanya disebut Dewa Yadnya; dan terakhir (5) upacara penghormatan kepada roh yang dianggap mengganggu, yang disebut buta (Buta Yadnya).

Dari urajan di atas nyatalah bahwa seluruh upacara warga desa baik individual maupun desa (komunal) adalah dilaksanakan di bawah petunjuk dan dipimpin oleh beliau. Dalam menyelenggarakan semua upacara-upacara boleh dikatakan sesuai dengan sifat upacara tersebut seluruh keluarga, klen, banjar, desa, subak (komunitas), dan juga akan melihatkan organisasi sukarela (seka). Beliaulah yang memberikan petunjuk dari awal, seperti menetapkan kapan dewasa upacara itu dilaksanakan, besar kecilnya upacara, petunjuk-petunjuk cara membuat sesajen. cara pelaksanaan upacara, hingga sampai pada tarap akhir ialah memimpin upacara tersebut sesuai dengan peraturan agama. Dalam menyelenggarakan semua itu terutama apabila jenis upacara itu besar, biasanya keluarga be-Pedanda Istri) selalu turut terlibat menyelesaikan liau (Dayu tukang, sesajennya. Persiapan upacara seperti itu dapat berlangsung berhari-hari. Dalam situasi inilah akan terlihat hubungan antara beliau sebagai pemimpin agama dengan orang (Sisia) yang mengadakan upacara. Karena segala sesuatu pelaksanaan itu telah diatur oleh adat, maka biasanya pelaksanaan upacara itu akan dapat berjalan lancar. Sedangkan warga desa sebagai sisia mempunyai kewajiban menyelenggarakan semua upacara besar yang diadakan oleh pendeta tersebut. Bahkan juga dalam hal ini segala perbaikan rumah tempat tinggal pula, terutama perbaikan yang beratberat ditanggung oleh warga desa (sisia).

Dalam memimpin upacara dan penyelenggaraan segala sesuatu yang diberikan oleh warga desa adalah dipimpin serta diberikan/disumbangkan secara ikhlas. Menurut keterangan informan di dalam memimpin upacara-upacara baik perorangan maupun masyarakat tidak ada suatu motif keuntungan yang tampak dari pihak pendeta (Siwa). Sampai kini tidak ada seseorang pun dan klen-klen tertentu di desa tersebut yang hendak memutuskan hubungan siwa tersebut (nilai bakti, suud masurya). Dengan demikian pimpinan pendeta tersebut masih secara patuh diikuti oleh warga desa (sisia). Perasaan yang menurut warga desa disebut "asih-bakti" (saling cinta dan menghormati) masih terjalin secara baik antara siwa dengan sisia.

Dari uraian di atas jelas masih tampak kemantapan hubungan antar kasta dalam bidang upacara di desa Manduang. Apabila dilihat dari kepemimpinan Siwa (pendeta) terhadap sisianya jelas tampak otoritas tradisionalnya. Hal itu dapat terjalin baik karena masih terpeliharanya hubungan baik antar-Siwa dan Sisia di desa tersebut.

### 6.3. Situasinya di Desa Batubulan

Desa Batubulan sekarang merupakan salah satu desa yang ramai dikunjungi wisatawan karena dikenal dengan pertunjukan barongnya. Di desa ini yang paling menonjol kedudukannya terutama dalam adat adalah klen Satria Dalem yaitu kasta Satria dari keturunan Dalem, Sejarahnya adalah berhubungan erat dengan Satria lainnya di kabupaten Gianyar serta berhubungan sejarah Satria Dalem lainnya di kabupaten Klungkung. Mengenai desa Batubulan yang khusus akan diuraikan adalah hanya yang berstatus moncol (kepala klen) saja yang bergelar Cokorda, dan mendiami komplek perumahan yang disebut puri, ialah puri Batubulan yang terletak di sebelah timur jalan. Di puri tersebut berdiam pula keluarga lainnya yang statusnya bukan moncol. Moncol inilah yang berhubungan dengan bawahannya (panjak) terutama yang masih terlihat pada empat banjar sekitarnya yaitu 1) banjar Den Jalan 2) banjar Batur 3) banjar Pakambangan 4) dan banjar Telabah. Untuk memperlihatkan hubungan yang erat antara puri dengan keempat banjar tersebut, maka kelompok banjar tersebut disebut pula dengan satu nama vaitu Jero Kuta. Dengan melihat letak keempat banjar tersebut yang mengelilingi puri serta dengan sebuah seperti itu, menunjukkan bahwa dalam sejarahnya dahulu semasih zaman kerajaan keempat banjar itulah vang merupakan pengikut serta pengiring moncol yang terpercaya dan paling terdekat. Hubungan politis seperti itu sekarang tentu tidak ada lagi serta yang ada hanyalah hubungan yang bersifat adat. Hal itu tampak dalam kegiatan yang berhubungan dengan memelihara (ngayah) bangunanbangunan adat terutama bangunan-bangunan suci di kuil keluar (pamerajan), dan kewajiban lainnya sehubungan dengan penyelenggaraan upacara-upacara pura yang besar-besar. Dalam hal ini terdapat pengaturan kerja (ngayah) melalui sistem banjar. Dalam mengatur hubungan itu tidak hanya berlaku sifat mekanisme melalui struktur moncol banjar, melainkan yang memegang peranan penting, yang turut memainkan peranan mempererat hubungan itu ialah prilaku dari moncol/keluarga moncol terhadap warga keempat banjar tersebut. Maka itu hubungan pribadi keluarga puri harus dapat mengambil hati warga banjar. Walaupun dari dahulu ada otoritas tradisional yang dimilikinya namun faktor psikologis memainkan peranan penting pula. Dalam hal ini harus diperlihatkan sikap saling menolong, saling mengunjungi sesuai dengan tradisi (utun) terutama apabila terjadi upacara-upacara keluarga di ke empat banjar itu. Rupanya hubungan inilah yang merupakan salah satu faktor yang dapat mengikat relasi patronase yang diwariskan itu hingga masih dapat tampak fungsinya sekarang ini.

Di samping itu, ikatan-ikatan itu dituangkan lagi dalam tingkat desa dengan sikap kerelaan keluarga puri memberikan tanahnya secara cuma-cuma kepada warga desa untuk kepentingan sosial desa seperti tanah untuk sekolah, lapangan olah raga. Dalam hal ini termasuk juga pemakaian kuil puri oleh banjar lain yaitu banjar Pagotan untuk pertunjukan barong di luar Jero Kuta. Faktor lain yang turut juga mengikat ialah mengenai pengerjaan sawah milik puri (nandu) yang diberikan

kepada orang-orang tertentu di kelompok banjar itu. Dengan demikian ada pelbagai cara yang digunakan untuk memperteguh adanya relasi patronase di desa tersebut.

Dari uraian di atas ternyata bahwa walaupun hubungan patronase tidak seperti waktu zaman kerajaan, namun masih tampak kelangsungannya terutama berkisar pada masalah adat dan upacara agama. Untuk mempercepat relasi patronase di samping memakai cara yang telah diwariskan (otoritas tradisional) juga dengan usaha sikap pribadi serta memakai faktor kekayaan dalam rangka memelihara, mempererat serta bahkan memperluas pengaruhnya.

### 7. Kesimpulan

Seperti dikatakan diatas kajian ini masih berupa catatan karena itu kesimpulan ini masih bersifat sementara dan perlu dimatangkan. Apabila dilihat secara menyeluruh dari dua kasus yang disajikan terutama hubungan patronase Sisa-Sisia (Pasiwaan) walaupun terdapat konflik-konflik sosial di Bali umumnya, agaknya di Manduang atau di Klungkung umumnya masih menunjukkan keadaan yang boleh dikatakan tidak begitu mengalami perubahan. Pola kepemimpinannya masih bersifat otoritas tradisional. Sedangkan pada masalah Gusti-Panjak (Pegustian) memperlihatkan adanya perubahan sehubungan dengan faktor perkembangan sejarah politik yang terjadi di seluruh Bali. Hubungan yang masih ada ialah keterikatan dalam masalah adat dan agama. Dalam rangka mempertahankan gengsinya dalam tingkat desa ada pelbagai usaha yang ditempuh seperti menggunakan kekayaan yang ada serta usaha pendekatan pribadi yang menonjol (utun).

#### CATATAN

- 1. Untuk menyebut beberapa di antaranya adalah karangan-karangan Hildred Geertz dan Clefford Geertz (1975); Mark Hobart (1975); Clifford Geertz (1980);
- Menurut hemat penulis memahami hubungan stratifikasi sosial dan pola kepemimpinannya sangat besar manfaatnya membaca konsepkonsep yang dikembangkan dalam antropologi politik. Dalam menyusun makalah ini penulis banyak mengambil idenya dari para sarjana ini (A.R. Radcliffe - Brown, 1940; M. Fortes and E.E. Evans-Pirtchard (1940), E.R. Leach, 1954; John Beattie, 1966; Michael Banton (1965); Max Gluchman, 1962; Elizabeth Colson, 1968:189-193; Cohen Ronald, 1974:861-881).
- 3. Khusus dalam hal ini bacalah karangan D.E. Brown (1976).
- 4. Tentang konsep relasi dan sistem patronase bacalah karangan Gluckman di atas (1962) dan Michael Banton (1968).
- 5. Tentang gerakan Pasek dapat dibaca dalam buku James A. Boon (1977).

#### Daftar Pustaka

Bagus, I Gusti Ngurah

1979 "1

"Perubahan Pemakaian Bentuk Hormat dalam Masyakat Bali, Sebuah Pendekatan Etnografi Berbahasa." Tesis, Jakarta (belum terbit).

Banton, Michael (Ed)

1968

The Social Antropology of Complex Societies. London.

1969

Political System and The Distribution of Power, London.

Beattie, John

1970

Other Cultures Aims Methods and Achievements in Social Anthropology. London.

Boon, James A.

1977

The Anthropological Romance of Bali 1597 - 1972, Dynamic Perspective in Marreage and Caste, Politics and Religion. Cambridge.

Brown, D.E.

1976

Principles of Social Structure. Duckworth.

Coken, Ronald

"Polotocal Anthropology," dalam Handbook of Social and Cultural Anthropology. (Ed. John J. Honningman) Chicago.

In the Co

Colson, Elizabeth

"Political Anthropology" (The Field), dalam International Encyclopedia of the Sosial Sciences Vol. ii.

New York

Fortes, M.E.E. Evans-Pritchard, Eds. 1940 African Political System. London.

Geertz, Hildred and Clifford Geertz 1975 Kinship in Bali. Chicago.

Geertz, Clifford.

1980 Negara, The Theatre State in Nineteenth - Century
Bali. Princeton.

Gluckman, Max (Ed.)
1962 Essays on The Ritual of Social Relations. Menchester.

Hobard, Mark
1975
Orators and Patrons: Two Types of Political Leader
in Balinese Village Society, dalam Political Language
and Oratory in Traditional Society M. Bloch (Ed).
London.

1980 Ideas of Identity. The Interpretation of Kinship In Bali. Denpasar.

Korn, V.E. 1932 Het Adatrecht van Bali 's-Gravenhage.

Leach, E.R.
1964 Political System of Highland Burma, A Study of Kachin Social Strukcture, London.

Radcliffe - Brown, A.R.

1940 Prefoce to African Political System, ed. M. Fortes and E.E. Evans-Pritchard, London.

Soedjana, dkk.

1978

"Puputan dalam Konteks Kebudayaan Bali" dalam

Cakrawala Pola Ilmiah Pokok Kebudayaan, Suatu

Acuan Penggarapannya, I Gusti Ngurah Bagus (Editor).

Denpasar.

Tannobaum, Arnold S.

1968
Leadership (Sociological Aspects), International Encyclopedia of the Social Sciences. Vol. 9 London.

# STRATIFIKASI SOSIAL DAN KEPEMIMPINAN

# Ongkokham UNIVERSITAS INDONESIA

Yang akan menjadi pokok pembicaraan dalam makalah ini adalah kepemimpinan dan stratifikasi di pedesaan Jawa, khususnya Jawa Timur. Dalam makalah P dan K untuk seminar ini ada usul untuk melihatnya dengan teori "Great Tradition" (tradisi kraton/kota) versus tradisi desa (little tradition). Memang kita akan memakainya disini namun hanya untuk sebagian yakni dalam menilai aspek-aspek budaya dalam kepemimpinan. Akan tetapi budaya hanya sebagian dari pada hidup manusia. Untuk realita politik dan sosialnya kami ingin menunjukan pada tiga teori mengenai desa yang sedang ramai didiskusikan. Sebenarnya hanya ada dua teori sebab teori pertama mengenai desa melahirkan teori kedua yakni teori J.C. Scott yang terkenal sebagai "Ekonomi Moral Petani,"1) sedangkan yang kedua adalah dari Samuel L. Popkin, The Rational Peasant,2) (Petani rasionil) Kontraversi kedua tokoh ilmu sosial Amerika ini sedang mengisi majalah ilmu sosial Barat dan saya yakin akan mempunyai dampak mendalam mengenai apa yang kita sebut desa itu.

Memang sebelum kita dapat membicarakan kepemimpinan dan stratifikasi sosial kita harus menjawab : "apa desa itu?" seperti juga diusulkan oleh proposal P dan K dengan menyentuh soal Great and Little

Tradition-nya.

## Desa tertutup vs Desa terbuka.

Scott dan Popkin berdebat mengenai masalah dampak pasaran dunia terhadap petani/desa, dampak kolonialisme terhadap petani/desa dan pembentukan negara (state formation) terhadap desa. Sedangkan disini kita hanya akan berbicara mengenai kepemimpinan dan stratifikasi. Berhubung dengan ini saya rasa bahwa Teori-teori Scott dan Popkin dapat dipakai sebagai saling mengisi.

Popkin dapat dipakai sebagai koreksi terhadap Scott. Biarpun saya pada umumnya memihak Scott namun karena berbagai pengamatan tajam Popkin saya akan memakainya dalam berbagai aspek.

## Tiga Teori tentang Desa.

Teori tradisionil dan konvensionil mengenai desa adalah bahwa desa itu adalah semacam ikatan sosial yang mirip dengan sosialisme primitip atau komunisme primitip. Desa adalah sesuatu kesatuan masyarakat yang otonom, yang dapat bertahan terhadap semua gejolak dunia dan merupakan benteng dari budaya tradisionil. Desa dalam rangka ini diromantisir dan di-idealkan.

diromantisir dan di-idealkan. Banyak cendekiawan dari berbagai negara dan masyarakat melihat desa mereka dengan kaca mata demikian. Di Inggris desa disamakan dengan Yeomanry yang hilang, di Perancis le village (desa) dilihat sebagai utama peradabannya yang a.l. terungkap

dalam seri komik Axterix yang terkenal yang antara lain sekarang juga di Indonesiakan oleh Sinar Harapan; Orang Rusia, pra-revolusi, mengagungkan mir dan seterusnya. Juga di Jawa dan Indonesia kita menemukan romantisasi yang sama, antara lain Tjipto Mangunkusumo dalam penelitiannya mengenai Saminisme, Soetardjo Kartohadikusumo dalam bukunya DESA, dan pun berbagai sarjana Belanda seperti De Kadt Angelino, Furnivall, Boeke dan seterusnya. Sebenarnya para ahli hukum adat Belanda maupun Indonesia menganut teori dan sebagainya baik dari Van Vollenhoven sampai ke Soepono.

Kalau kini di-Indonesia masih ada banyak penganut teori diatas ini maka di Barat orang-orang mulai meninggalkan teori seperti dari Furnivall, De Kadt Angelino, para ahli hukum adat, dan sebagainya baik dalam pembicaraan mengenai Indonesia, Malaysia atau Asia Tenggara pada umumnya? Itu adalah karena peristiwa dibagian dunia ini. Asia adalah dunia petani/dunia pedesaan dan disana terjadi revolusi-revolusi seperti revolusi Indonesia, Cina, Vietnam dan lain-lain. Revolusi menurut pendapat Barat seharusnya datang dari kota: Paris atau St. Ptersburg yang sekarang dinamakan Leningrad. Bagaimana menjelaskan sekarang kalau revolusi itu datang dari desa seperti di RRC, Vietnam, Indonesia dalam tahun 1945 dan 1965/1966 dan seterusnya?

J. Scott mengadakan koreksi terhadap pandangan desa sebagai ikatan gotong-royong, tentrem dan damai yang tidak memiliki otonomi untuk bergolak. Menurut Scott para petani didesa itu adalah demikian miskin, perekonomian mereka adalah perekonomian "cukup" (cekap) yang pada dasarnya berarti serba kurang sehingga seluruh dinamika/masyarakat pedesaan ditetapkan oleh ini. Jadi kalau ada beban-beban yang lebih berat yang mengancam ekonomi serba kekurangan ini maka akan ada pembrontakan. Desa ini pada umumnya adalah korban-korban dari pasaran bebas, pasaran dunia, pembentukan negara modern baik kolonial maupun nasional seperti misalnya Thailand dalam abad ke-XX ataupun Republik Indonesia. Akan tetapi dalam teori moral ekonomi ini desa tetap merupakan satu kesatuan dan hubungan patron-client atau kepemimpinan dan para pengikut adalah saling menguntungkan dan tidak bersifat eksploitatif antara lain karena berkisar pada saling mempertahankan hidup (survival).

Dinamika petani ditentukan oleh prinsip "keamanan dahulu (safety first) dan karena prinsip ini tanah-tanah petani bila mungkin tersebar di beberapa pelosok, petani memiliki beberapa patron (atasan), petani tidak berani menanam terlalu banyak uang dalam satu usaha dan seterusnya. Desa bagi petani merupakan lembaga utama yang melindunginya dan

kesadaran kewarga-negaraan dalam desa adalah tinggi.

Hubungan patron-client (bapak-anakbuah) adalah saling menguntungkan dan saling mempunyai kewajiban dan lain-lain. Keadilan disini yang penting, akan tetapi keadilan berdasarkan perasaan dan tidak atas norma-norma hukum. Orang tidak tahu dengan pasti bilamana petani merasa bahwa keadilan telah dilanggar dan prinsip-prinsip ekonomi-moral petani terancam atau diganggu. Motif-motif ekonomi ini berpengaruh pada kepemimpinan dan stratifikasi seperti kita akan melihat nanti.

Berlawanan dengan teori Scott adalah S.L. Popkin yang melihat petani sebagai individu yang resionil yang dapat berinisiatip untuk mencari keuntungan dari pasaran dunia dan kesempatan-kesempatan lain. Dalam rangka ini hubungan patron-client (bapak-anak buah) dilihat sebagai eksploitatip dan desa dibagi dalam klas-klas. Hubungan bapak-anakbuah adalah atas dasar favoritisme dimana umpamanya sumber-sumber dan barang-barang serba kurang maka tidak ada jalan lain kecuali membaginya atas dasar favoritisme atau sistim anak mas.

Dalam satu hal baik Scott maupun Popkin setuju yakni tingkat hidup petani yang serba-kurang (subsistence level). Akan tetapi kalau Scott mengatakan bahwa pembrontakan tani meletus karena ancaman terhadap tingkat hidup rendah ini maka Popkin mengatakan bahwa petani dapat berontak untuk memperoleh tingkat hidup yang lebih baik jadi tidak hanya karena ancaman saja.

Yang penting dari tesis Popkin adalah pengaruh negara atas kehidupan desa dan struktur desa. Memang dalam masyarakat agraria desa dan petani terlalu penting untuk dibiarkan demikian saja sehingga merupakan suatu lembaga otonom yang berdiri sendiri. Menurut Popkin justru dalam negara tradisionil (feodalisme/kerajaan Asia Tenggara tradisionil dan lain-lain) maka negara atau elite akan mempengaruhi lembaga-lembaga desa demi kepentingannya. Desa menurut teori ini dibentuk oleh kepentingan negara, struktur pemilikan tanah apakah tanah itu berbentuk tanah komunal (desa) atau pribadi dan sebagainya, pemerintahan desa, pembagian teritorial, sifat pemukiman, dan lain-lain dipengaruhi oleh kepentingan-kepentingan memajaki desa dan memperoleh tenaga kerja bakti atau kewajiban militer demi keuntungan negara. Bukti-bukti dari perkembangan pengaruh negara atas desa di Jawa sangat kelihatan dan masuk akal sebab bila desa merupakan satu-satunya sumber bagi elite pengusaha maka dengan sendirinya desa akan dibentuk menurut kepentingannya.

Teori Popkin menekankan pada perbedaan-perbedaan dalam desa dan pertentangan-pertentangan intera. Tidak semua diberi dan merasa warga-desa misalnya buruh tani yang tidak punya tanah tidak merupakan warga-desa penuh paling-paling hanya sebagai penghuni. Keputusan-keputusan desa yang dinamakan musyawarah adalah ditangan segelintir keluarga cikal-bakal saja atau para sesepuh. Popkin juga menekankan kemungkinan dan kesempatan untuk aliansi-aliansi antara kelompok-kelompok didesa dengan kelompok-kelompok elite diluar desa yakni di-kota/kraton baik dilapangan ekonomi maupun politik. Bagi Popkin hubungan bapak-anakbuah adalah hubungan antara "yang dipertuan" (lord/priyayi) dan petani atau ditingkat desa adalah antara pemilik-tanah dan penggarap tanah. Sebagai konklusi harus dikatakan bahwa Scott adalah ahli Malaysia sedangkan Popkin adalah ahli Vietnam. Kedua struktur sosial ini berbeda. Perbedaan keahlian daerah mungkin juga mempengaruhi teori mereka.

Indonesia yang beraneka ragam seperti disemboyankan oleh moto negara kita "Bhineka Tunggalika" dapat memakai berbagai teori bagi berbagai masyarakat. Saya kira umpamanya bahwa masyarakat dengan struktur klan yang kuat seperti misalnya Minangkabau, Tapanuli dan lain-lain dapat memakai teori Scott sedangkan bagi beberapa bagian dari Jawa teori Popkin adalah lebih cocok atau kombinasi dari kedua teori adalah sangat relevan baginya. Dalam uraian kepemimpinan dan stratifikasi lokal kami akan memakai kedua teori tersebut sebagai latar belakang. Artinya kota melihat teori Popkin hanya sebagai korelsi terhadap teori Scott sebab sebenarnya kedua dapat saling mengisi.

### Desa dan Negara.

Menurut tesis Popkin negara dari permulaan mempengaruhi desa dan bahwa desa itu bukan suatu lembaga yang otomom. Bagi priyayi desa dan struktur masyarakat petani itu terlalu penting untuk dibiarkan dan untuk tidak diorganisir demi kepentingan elite berkuasa. Perbedaan status antara priyayi dan petani dikatakan adalah bahwa golongan priyayi tidak perlu bekerja dengan tangannya sendiri atas tanah untuk dapat makan beras sedangkan para petani harus menggunakan tenaga untuk mengerjakan tanah. Masalah bagi negara tradisionil adalah lalu bagaimana memperolehkan bagi golongan priyayi yang nonproduktip ini tenaga pekerja dan padi (hasil bumi) bagi elite. Suatu sistem perpajakan atau upeti dan kerja bakti adalah hasil dari ini. Demi kepentingan sistem upeti dan kerja bakti maka penguasaan tanah didesa dan hubungan-hubungan lain diatur dari atas. Sedangkan kepemimpinan didesa sedapat mungkin tidak didasarkan atas kedudukan seorang di masyarakat setempat (desa) akan tetapi atas dasar dekat jauhnya atau pada aspek loyalitas terhadap priyayi atau pejabat; pokoknya terhadap penguasa-penguasa diluar desa. Akan tetapi sebelum melanjutkan pembicaraan mengenai kepemimpinan lokal dan stratifikasinya maka kita harus membicarakan lebih dahulu pemerintah pusat dan strukturnya untuk melihat secara lebih lanjut sifat kepemimpinan lokal ini. Sebab seperti sudah dikatakan negara atau pemerintah pusat ini sangat berpengaruh padanya.

Sering dikatakan bahwa pemerintah tradisional itu sangat tidak efisien khususnya menurut ukuran-ukuran negara moderen sekarang. Alat-alat pemerintahannya sangat lemah sehingga daerah-daerah diperintah sebagai daerah-daerah taklukan. Pembentukan negara tradisional sendiri sering dibentuk dengan kekerasan; artinya entah pembrontakan terhadap dinasti lama, pembunuhan terhadap raja (Ken Arok) atau penaklukan dari kerajaan lama. Sedangkan tiap dinasti baru mendirikan kraton dan pusat kerajaan yang baru. Artinya setiap pendiri kerajaan baru adalah seorang Senopati seperti raja pertama Mataram yang juga disebut demikian.

Priyayi atau elite berkuasa bukan darah raja adalah kawan-kawan seperjuangan dari senopati yang menjadi sultan Mataram pertama itu. Dalam kerajaan tradisionil perang merupakan salah satu fungsi terpenting dari negara. Pengamanan kraton dan pusat itu adalah obsesi dominan.

Daerah-daerah yang tidak dapat dikuasai dihancurkan dan dimusnahkan sedangkan penduduk daerah yang ditaklukan sering dijadikan budakbudak atau diangkat ke daerah kraton yang menang. Akan tetapi di daerah-daerah di mana diperkirakan kekuasaan pemerintah pusat masih dapat dipaksakan seperti misalnya di daerah mancanegara atau pun di pasisiran, maka disana semacam warlord (penguasa-penguasa perang lokal) yang menguasai daerah-daerah tersebut dan mereka ditugaskan untuk mengumpulkan pajak (upeti) dan mengorganisir kerja bakti.5)

Biarpun asal dan fungsi kepemimpinan di daerah dan pusat ini berasal dari penakluk namun dalam setiap sistim setelah perebutan tentu ada usaha untuk penertiban dan membangun keteraturan serta melegitisir kekuasaan dan sebagainya. Kedua usaha dari negara yang baru merupakan sumber-sumber kepemimpinan lokal. Raja dikatakan berkuasa karena dia adalah penerima wahyu dan menyiarkan kekuasaannya (cahya) kesemua jurusan wilayah. Sebagai raja ia adalah pemilik semua tanah yang merupakan sumber penghasilan utama dinegara agraris. Kekuasaan raja ini dalam praktek didelegasikan kepada para priyayi termasuk bupati-bupati di daerah yang diberi hak penuh atas hasil (upeti) dan tenaga rakyat yang di bawah mereka dengan ketentuan bahwa sebagian dari upeti diserahkan lagi kepada raja dan bahwa priyayi termasuk yang di mancanegara mengorganisir tenaga kerja juga untuk pekerja-pekerja umum di kraton dan demi kebutuhan kraton lain akan tenaga kerja. Pada setiap priyayi diikatkan yang disebut pendukung sejumlah chachah (keluarga petani) yang biasanya terdiri dari empat laki-laki dewasa yang merupakan kesatuan pajak dan militer. 6) Jumlah chachah yang dibawahi seorang priyayi ini adalah dasar kekuatan politik dan militernya serta juga sumber penghasilannya (kekayaannya). Bila seorang priyayi meninggalkan jabatannya karena dipecat atau wafat maka tanah-tanah yang dikuasai chachah-chachahnya juga kembali pada raja. Biarpun ada kecenderungan untuk mengangkat ahli waris atau putra dari privayi yang meninggalkan jabatannya sebagai penggantinya, namun ini tidak selalu demikian.

Kalau pada tingkat priyayi seorang bupati merupakan tingkat pimpinan lokal tertinggi maka bupati atau priyayi mengangkat seorang demang dan bekel dari kalangan chachah-chachahnya, jadi pada tingkat petani, sebagai pengumpul pajak dan tenaga kerja. Kalau jumlah chachah sedikit maka cukup hanya seroang bekel yang diangkat. Demang dan bekel atau hanya bekel merupakan kepemimpinan setempat pada tingkat desa sebab baik demang maupun bekel adalah petani (cultivator, kata orang Inggris). Juga pada tingkat demang dan bekel ini kelihatan adanya kecendurungan turun temurun.

## Kekayaan

Pada akhir abad ke—XVIII dan permulaan abad ke-XIX anehnya yang merupakan alat turun-menurunkan jabatan-jabatan bupati di tingkat priyayi dan demang-bekel ditingkat desa adalah rupanya kekayaan pribadi (uang) dan ini mungkin merupakan faktor juga pada zaman berikutnya. Salah suatu perseoalan terbesar dari kerajaan-kerjaan tradisionil baik di Jawa, ataupun di Sumatra, Eropa dan lain-lain, adalah memperoleh keuangan (cash). Untuk memenuhi kebutuhan-kebutuhan ini jabatan-

jabatan dijual pada yang kaya yang memiliki uang tunai. Demikianlah berbagai jabatan bupati, demang dan bekel dijual pada yang beruang, yang beruang ini adalah elite politik jadi keturunan bupati, demang atau bekel karena ayah-ayah mereka sempat mengumpulkan kekayaan dan anak anak mereka membeli jabatan-jabatan tersebut karena insyaf akan sumber kekayaan dari jabatan-jabatan tersebut karena insyaf akan sumber kekayaan dari jabatan-jabatan itu. Sampai kini orang memerlukan banyak uang untuk dipilih sebagai lurah desa. Dengan mengungkapkan ini kami hanya ingin menunjukkan pada suatu gejala di masyarakat Jawa ini di mana uang / kekayaan juga bisa memainkan peranan untuk menentukan kepemimpinan lokal. Yakni pembelian jabatan untuk mengeruk kekayaan setempat secara lebih efisian .7)

Akan tetapi kalau di atas maksudnya di tingkat priyayi yang penting adalah penggunaan atas jumlah orang (chachah) yang jabatan-jabatan demang atau bekel dilihat dalam rangka ini maka pada tingkat petani tanah adalah penting. Kalau bagi priyayi yang penting bagi kepemimpinan itu adalah garis geneallogis (turun-temurun) dan dekatnya pimpinan desa itu dengannya, maka pada tingkat petani dasar-dasar tersebut adalah masalah keturunan atau tidak dari cikal-bakal sebab itu memberikan hak atas tanah. Para petani jauh lebih langsung dari pada priyayi hidup dari tanah dan tanah ini merupakan arti yang sangat penting bagi mereka sebagai satu satunya sumber hidup. Golongan-golongan di desa dibagi atas dasar pemilikan tanah ini yang juga berarti para pembayar upeti atau pajak tanah pada zaman kolonial.

Dalam zaman pra-kolonial umpamanya kecuali demang dan bekel kami mengenal golongan sikap yakni mereka yang punya tanah dan wajib membayar upeti serta menyediakan tenaganya untuk kerja bakti. Dalam zaman kolonial hal ini sama biarpun istilah para pemilik tanah ini berubah. Lurah dalam zaman kolonial dan sebenarnya sampai kini memiliki demikian banyak kekuasaan karena tanah-tanahnya yang luas. Tanah bengkoknya saja sudah lima hektar. Tanah luas ini memberikan dia suatu kedudukan sebagai majikan dari penggarap-penggarap tanahnya atau dari buruh tani. Disampingnya sumber penghasilan yang besar ini memberikan dia kedudukan sebagai patron (bapak) di desa.

Sebelum kita melanjutkan maka kita mungkin harus menyimpulkan berbagai aspek kepemimpinan dan stratifikasi. Yang utama adalah dekat dan jauhnya dari pimpinan tertinggi yakni raja atau bupati pada tingkat rendahan. Dilihat dari kalangan priyayi dasar kekuatan dan kedudukan mereka sangat tergantung dari jumlah chachah yang mereka kuasai. Di kalangan petani sendiri tanah merupakan ukuran bagi tingkat sosial. Namun juga dikalangan petani ini tenaga merupakan faktor yang sangat penting sebab tanah-tanah luas hanya dapat dikerjakan oleh tenaga buruhtani atau pengarap-penggarap dan di kalangan petani kaya jumlah orang yang dibawahi ikut serta menentukan kedudukannya.

# Kharisma Para Pemimpin.

Kalau di atas dibicarakan dasar-dasar stratifikasi dan status pemimpin maka ada aspek kedua dari kepemimpinan yang tidak kurang penting artinya yakni kharisma. Kami sadar bahwa sifat kepemimpinan di Indone-

sia sangat kharismatis sifatnya. Khacirma ini merupakan semacam legetimasi bagi kepemimpinan. Kalau di kalangan priyayi pemikiran legitimasi ini berkisar pada wahyu dan cahya yang katanya dimiliki raja yang karena itu berkah berkuasa maka di kalangan petani rupanya bukan wahyu dan cahya yang utama akan tetapi kekebalan. Kekebalan inilah yang menjadi legitimasi bagi para pemimpinnya. Pemimpin bagi rakyat petani adalah jago utama; istilah jago inilah dipakai untuk mengindentifisir yang kini disebut pemimpin. Pada jago ini terikat sifat kebal. Asal mula dari konsepkonsep jago dan kebal ini mungkin sekali berasal dari tehos kesatria atau dari zaman penaklukan; jadi dari keprajuritan. Ketidak amanan daerahdaerah pedesaan semacam zaman pra-kolonial dengan kondisi-kondisi sebagai daerah perbatasan (frontier society) menekankan pada konsep jago dan kebal. Dalam babad-babad misalnya Babad Ponorogo yang mengisahkan peperangan-peperangan antara para pendatang yang beragama Islam dan penyebar-penyebar agama Islam pertama seperti Batoro Katong vang harus menghadapi tentara Hindu selalu ditekankan sifat-sifat kekebalan dari kedua belah pihak serta ke-jagoan mereka. Sampai kini para jago Ponorogo yang disebut warok 9) dikatakan berakar pada zaman Batowo Katong tersebut. Hal ini tidak saja di Ponorogo tetapi agak umum di Jawa sebab pada perkumpulan-perkumpulan sifat jago dan kebal ini terlihat menonjol sekali. Dengan singkat konsep-konsep disekitar jago dan kebal berasal dari adanya demikian banyak kekerasan di Jawa pada masa-masa lampau. Sebab untuk selamat dalam peperangan, perkelahian fisik dan perjuangan diperlukan sifat-sifat jago dan kekebalan.

Antara wakyu dan kebal sebagai dasar legitimasi kepemimpinan tidak perlu ada konflik hanya perbedaan pada sifat dalam hubungan Great Tradition dan Lettle tradition(tradisi kota dan desa). Kedua dapat saling melengkapi. Selain itu di mata masyarakat peatani juga para priyayi sampai ke raja adalah jago dan kebal. Akan tetapi di sini juga terlihat perbedaan etos antara kalangan atas dan dunia desa. Kalau wakyu dan cahya menekankan hierarkhi masyarakat dan bahwa nasib yang menentukan itu maka untuk menjadi jago dan kebal perlu adanya aktivitas yakni pembuktian dari sifat-sifat tersebut. Dengan kata lain kalau dikalangan priyayi pasivitas atau sikap tidak terganggunya seseorang oleh keadaan yang menonjol maka di kalangan bawah justru aktivitaslah yang menjadi unsur penting. Sebab makin ke bawah makin banyak diperlukan hubungan ke atas dan penyelesaian berbagai macam persoalan. Namun khusus hubungan ke atas inilah yang mengharuskan aktivitas para jago di kalangan petani.

Kalau di atas dikatakan bahwa konsep jago dan kebal berasal dari masa pra-kolonial dengan pembentukan negara melalui kekerasan dan keadaan frontier-society (masyarakat/daerah perbatasan/wild west) dari kebanyakan wilayah kerajaan tradisional, maka bagaimanakah ia ber-kembang dibawah Pax—neerlandica? Pax—Neerlandica atau jaman kolonial menekankan saluran-saluran birokrasi, mentiadakan kekerasan, hierarkhi masyarakat yang ditekakan dan seterusnya. 10) Dengan sifat zaman kolonial ini kelihatan sangat bertentangan dengan konsep-konsep jago dari masyarakat. Kharisma kepemimpinan bertentangan dengan rasionalime dan hierarkhi negara pejabat (beambten staat). Kharisma jago seperti

juga wahyu bertentangan dengan prinsip hierarkhi — demikian juga konsep-konsep di sekitar jago seperti kekebalan dan aktivitas. Akan tetapi konsep jago aktivitas dan kekebalan ini kita harus lihat dalam rangka serta kekurangan masyarakat petani dan sebab kelemahannya untuk mengerti tidak meletusnya konflik yang banyak antara petani versus kolonialisme di sekitar jago.

Sistim jago, konsep kebal dan lain-lain akhirnya bersttuktur mendamaikan namun kadang kala dapat menjadi basis pemberontakan dan kasus kekerasan dari bawah terhadap negara. Biarpun kisah-kisah perlawanan terhadap kolonialisme melanda kita namun sebenarnya selama zaman kolonial (bagi Jawa sejak 1830) kita lebih banyak kenal zaman damai. Biarpun negara kolonial ini terkenal sebagai jauh lebih eksploitatip dari pada kerajaan tradisional. Artinya negara kolonial menuntut jauh lebih banyak dalam pajak, kerja rodi dan lain-lain dari rakyat daripada dahulu. Di samping mungkin masih adanya tuntutan-tuntutan tradisional. Dengan singkat peranan jago dengan sifat kekebalan harus berfunksi lain daripada dalam keadaan pra — 1830.

Menurut laporan-laporan Hindia Belanda jago dari pedesaan muncul dari kalangan setingkat (peer-group). Umpamanya dari segolongan tuan tengah (tiang cekap) muncul salah seorang dari mereka yang menjadi jago. Demikian juga golongan keluarga cikal-bakal yang memihak fraksi lain daripada fraksi lurah memiliki jago mereka yang tegap merupakan calon lurah bayangan. Para penggarap juga ada jago tersendiri. Anehnya kelompok-kelompok lurah dari berbagai desa juga memiliki seorang jago untuk mendekati bupati atau pejabat priyayi lain. Jago menjadi semacam calok-kekuasaan (power-borker) antara desa, artinya dalam golongan dan kelompok-kelompoknya dengan dunia di luar desa.

#### Administrasi Resmi.

Secara resmi Hindia Belanda mengatur pemerintahan pangrehpraja yang lengkap dengan mengambil model pemerintahan kraton di Jawa Tengah yang dikirakan sebagai pemerintah tradisional Jawa yang berlaku di mana-mana. Demikianlah bahwa di samping birokrasi Hindia Belanda yang terdiri dari seroang Residen dengan stafnya dengan daerah karesidenan dibagi dalam 4 sampai lima ke-asisten-residenan yang dibagi lagi dalam daerah-daerah yang dikepalai kontroleur. Birokrasi Hindia Belanda ini sangat menyolok dalam perbedaannya dengan konsep penguasaan Jawa — tradisional. Hindia Belanda membagi daerah dalam wilayah-wilayah yang sambung-bersambung. Kesatuan wilayah yang terkecil di Jawa adalah desa dan wilayah satu desa berbatasan dengan yang lain sehingga seluruh pulau Jawa dibagi dalam desa-desa menurut para ahli, 12)

Disamping administrasi Hindia Belanda ini ada seorang bupati yang daerahnya sejak 1870 bersamaan dengan satu-ke-assisten-residenan. Bupati didampingi seorang patih dan staf lainnya. Sedangkan satu kabupaten ini dibagi dalam wilayah-wilayah : kawedanaan yang terdiri dari beberapa kecamatan dan barulah kita datang pada tingkat desa. Juga administrasi pangreh praja ini berdasarkan hierarkhi dan wilayah biarpun menurut konsepsi Jawa Tradisional konsepsi tersebut tidak ada

sebab yang ada adalah kekuasaan berdasarkan jumlah orang yang dibawahi seorang penguasa.

Pemeritnah kolonial juga membawa lembaga-lembaga lain yang mempunyai tuntutan-tuntutan tertentu terhadap penduduk pedesaan. Sebab setelah 1870, akhirnya sistim tanam paksa, perkebunan-perkebunan yang sebelumnya adalah milik negara kolonial dikuasai oleh swasta Belanda. Akan tetapi perkebunan swasta ini tidak secara 100% merupakan lembaga ekonomi swasta sebab dalam memperoleh tanah atau tenaga kerja bantuan baik dari pejabat Hindia Belanda maupun dari pangrehpraja dan lurah diperlukan. 13) Dengan demikian perkebunan merupakan kesatuan politik maupun ekonomi. Bagi rakyat di desa keadaan menjadi sangat kompleks dalam menghadapi dunia luar ini dan muncullah berbagai macam calok kekuasaan atau calok antara dunia desa dan luar.

### Calok/Penghubung.

Calok-calok tersebut di desa masih dikenal dengan istilah umum yakni gajo-desa dengan sifat-sifat kekebalan namun sekarang tidak saja terhadap senjata akan tetapi terhadap penguasa-penguasa. Memang ada istilah-istilah lain bagi jago ini seperti weri (mata-mata) atau blater (orang pintar) yang mengetahui dunia di luar desa. Perbedaan istilah ini mungkin tergantung dari daerah dan juga dari berbagai tugas penghubung atau jago. Weri misalnya berfungsi di bidang kepolisian dan adalah penghubung antara sejumlah penduduk desa dan polisi. Pada umumnya dunia luar ini termasuk kepolisian mencurigai setiap penduduk desa dan bila ada kejahatan timbul maka seluruh penduduk desa dapat dikenakan tindakan-tindakan polisi seperti pengeledahan rumah dan lain-lain. Hal-hal semacam ini tentu sangat tidak enak dan tugas weri adalah untuk menghindari sekelompok penduduk dari supervisi polisi kolonial. Seorang blater misalnya dapat bertugas sebagai penulis surat resmi yang berisi permohonan, atau protes dari penduduk desa pada penguasa, khususnya kalau surat-surat tersebut tidak dapat disalurkan melalui lurah resmi, atau lurah tidak mau menolung. Blater ini juga sering disebut pokrol-bambu yang dapat berfunksi dalam pengadilan dan membantu orang-orang yang berhubungan dengan hukum.

Ada berbagai istilah lain lagi yang menunjukkan berbagai 14) funksi. Konsep jago desa sebagai seorang penghubung (broker) atau calok akhirnya terungkap dalam istilah "Palang" bagi misalnya seroang jago-lurah antara lurah-lurah. Sebab biarpun ada camat yang membawahi sekelompok desa mungkin kelompok desa yang disebut kecamatan itu tidak mewakili kelompok yang sebenarnya. Atau kelompok desa tersebut merasa kurang kepercayaan terhadap camat dan wedana dan dari mereka lalu timbul seorang palang. Palang ini dapat langsung berhubungan dengan bupati atau patih tergantung dari siapa yang lebih berpengaruh terhadap pejabat Belanda. Sebab Belandapun biarpun sudah ada ketentuan hierarkhis antara bupati dan patih mengikuti pola siapa yang paling efektip berfunksi antara kedua pejabat pribumi tertinggi di daerah.

Berbagai istilah seperti panewu (kepala kelompok 1000 (sewu) orang atau panglawe (kepala rombongan 25 orang) menunjukkan pemuka atau jago yang seperti dahulu kala dalam zaman pra-kolonialisme juga

masih berfunksi sebagai pemimpin atas dasar jumlah orang. Dengan demikian terlihat betapa pelan hilangnya berbagai konsepsi mengenai dasar-dasar kepemimpinan sebab memang dalam struktur agraris masih tetap ada berbagai struktur yang merupakan kontinuitas dari zaman dahulu.

Masalah sekarang adalah bagaimana sebenarnya jago yang dikenal dengan berbagai istilah dan tugas ini berfunksi dalam masyarakat. Apakah jago berfunksi sebagai mewakili dunia desa terhadap penguasa atau ia menjadi alat dari penguasa untuk memanipulir desa? Jago atau calokcalok ini berfunksi di kedua pihak dalam arti bahwa pihak kuat yakni negara biasanya lebih dapat mempergunakan jago. Mungkin sekali jago ini mendapat imbalan dari dua fihak baik atasan maupun bawahan atau kelompok yang diwakilinya. Mungkin ada baiknya untuk memberi beberapa contoh konkrit calok-calok tersebut.

#### Alat atau wakal.

Palang misalnya muncul dalam hubungan pajak atau tuntutan kerja rodi. Bila seorang bupati merasa bahwa sekelompok desa kurang dapat memenuhi kebutuhan pajak dan tenaga kerja maka salah seorang dari mereka dijadikan orang kepercayaannya yakni palang. Palang itu mendapat kepercayaan khusus karena masih berhubungan darah dengan bupati, orang kuat setempat atau karena hal-hal lain. Palang dapat menghubungi para pembayar pajak dan tenaga rodi dari desa-desa tersebut dengan ancaman bahwa kalau dia tidak diserahkan kepercayaan penuh untuk berunding dengan bupati maka pajak dan rodi akan meningkat. Dengan ancaman bahwa beban lebih besar akan menimpa desa-desa maka funksi penghubung diberikan pada palang oleh para lurah. Para lurah percaya bahwa karena hubungan dekatnya dengan atasan mereka akan mendapat kondisi-kondisi perpajakan yang terbaik. Yang menonjol dari

dari ini adalah bahwa para palang harus membuktikan bahwa mereka adalah efisien dalam pengumpulan pajak dan lain-lain. Sedangkan bagi rakyat yang penting itu adalah bahwa palang dipercayai oleh atasan. Dilihat dari sudut petani di desa adalah bahwa mereka akan bisa selamat terhadap beban lebih besar atau malapetaka lain. Namun sering juga bahwa palang bukan memakai unsur memperoleh kepercayaan dari bawah akan tetapi taktik-taktik kekerasan artinya berfunksi sebagai tukang pukul dari atasan.

Sebenarnya untuk terlalu menekankan pada sifat jago yang kebal dari si—palang kami melupakan suatu aspek lain yang penting dari kedudukan palang. Dalam memperoleh kepercayaan dari penduduk desadesa atau dari para lurah beberapa desa untuk menjadi penghubung dengan bupati maka palang juga berfunksi sebagai patron (bapak) dan memberikan pada berbagai orang atau lurah pribadi janji-janji keringanan dari beban yang diinginkan bupati. Artinya kedudukan palang tidak lepas dari suatu kedudukan politik dan seroang palang sering merupakan titik dari aliansi-aliansi di desa-desa di Jawa.

Contoh konkrit yang lain bagaimana para jago desa ini berfunksi diberikan oleh laporan pemilihan lurah pada akhir abad ke-19. Para calon lurah saling berlomba untuk berjanji akan dapat mengumpulkan pajak dan tenaga bakti serta tentu saja perbaikan-perbaikan intern desa yang

mungkin merupakan beban lagi bagi penduduk. Rupanya lalu calon yang paling sanggup mengumpulkan pajak yang paling besar itulah yang dipilih. sangat menarik sekali adalah bahwa dalam babad-babad daerah sering diberitakan bahwa bupati baru (biasanya yang pertama dalam pemerintahan kolonial) adalah memang orang yang dapat menjanjikan yang banyak pada penguasa baru. Pada hal babad tersebut ditulis oleh pengagum dari bupati tersebut dan adalah seorang penulis babad keluarga bupati.

Umpamanya babad Pacitan yang ditulis dalam tahun 1924 memberikan contoh tersebut. 16) Di sana ketika Belanda datang untuk pertama kali di Pacitan (1830) dengan rencana-rencana tanam kopi secara paksa maka dipangggillah suatu pertemuan dengan semua pejabat Jawa dan Pacitan. Sang bupati pada waktu itu hanya dapat menjanjikan bahwa setiap regu yang terdiri dari jumlah petani tertentu hanya dapat menanam 25 pohon kopi dan memeliharanya. Lalu muncul seorang demang yang menjanjikan pada Belanda bahwa ia sanggup menyuruh regu yang sama untuk menanam dan memelihara 100 pohon kopi bahkan lebih. Dengan demikian Belanda mengangkap bupati kolonial pertama di Pacitan dan demang tersebut, menggantikan bupati lama. Bupati baru itu adalah nenek moyang penulis babad Pacitan. Di sini kita melihat lagi bagaimana suatu prinsip dipercaya oleh atasan berfunksi pada para jago atau penghubung kekuasaan tersebut

#### Konklusi:

Kita memulai tulisan ini dengan mengajukan dua teori yan satu dari J.C. Scott dan yang lain dari S.L. Popkin. Apakah desa itu sesuatu lembaga tersendiri yang otonom, yang tertutup dahulu kala seperti dalam gambaran Scott atau desa selalu dibawah pengaruh perkembangan negara? Persoalan ini akan memiliki dampak bagi masalah stratifikasi dan kepemimpinan didesa. Dasar dasar kepemimpinan di desa pada zaman pra-kolonial adalah jumlah tenaga yang dikuasai, kekayaan baik berupa tanah maupun harta dan di samping itu kharisma merupakan unsur penting. Mengingat ini rupanya kita harus melihat desa tidak sebagai satu kesatuan akan tetapi masyarakat desa kita harus membagi lebih lanjut dalam golongan-golongan. Terhadap dunia luar (penguasa) maka kelihatan kesatuan-kesatuan golongan ini memiliki jago yang menghubungi penguasa. Namun bagaimana sebenarnya jago-jago saling menghubungi kelompok-kelompok dalam desa sendiri atau bagaimana sistim hubungan interen sendiri beroperasi kita hampir tidak tahu apa-apa. Sebab dari ini adalah terlalu banyaknya studi adalah mengambil asumsi bahwa desa merupakan satu kesatuan.

Di lain pihak dari bahan-bahan desa dalam zaman kolonial ada cukup banyak indikasi bahwa desa memang memiliki cara-cara sendiri untuk menghadapi dunia luar. Biarpun pemerintah Hindia Belanda telah menyusun suatu hierarkhi pemerintahan yang rapih berdasarkan wilayah dan funksi namun dari wibawa pribadi (kharisma) memainkan pranan besar. Adanya jago yang berfunksi dalam — peer group (kelompok setingkat) menunjukkan semacam adanya otonomi. Akan tetapi mereka yang memihak pada teori Popkin akan mengatakan bahwa para jago ini hanya pelengkap dalam pemerintah negara. Akan tetapi disekitar jago ini juga timbul pemberontakan-pemberontakan pada saat-saat tertentu dan jago memberi juga alternatif kepemimpinan bagi para petani.

#### Catatan Kaki.

- James C. Scott, The Moral Economy, of the Peasant. Rebellion and Subsistence in Southeast Asia, Yale Univ. Press, New Hava dan London, 1976. DIterjemahkan dalam bahasa Indonesia: Moral Ekonomi Petani. Pergolakan dan Subsistensi di Asia Tenggara, L.P.3ES, 1981.
- 2). Samuel L. Popkin, The Rational Peasant, The Political Economy of Rural Society in Vietnam, Univ of California Prees, Berkely, 1979.
- J.H. Boeke, De Economie van Indonesie, Tjeenk Willunk, Haarlem. 1951, 3de druk.
- J.C. van Leur, Indonesian Trade and Sociaty, The Haaguc, 1955. B.J.
   O. Schrieke, Indonesian Sociological Studies, The Hague 1955 dan 1957.
- 5). Soemarsaid Moertono, State and Statecraft in Old Java, Modern Indonesian Project, Ithaca, 1981 (reviced ed). hal. 95–96.
- 6). M.C. Ricklefs, Jogyakarta under Sultan Mangkubumi. 1749–1792. Oxford Univ. Press, 1974, hal. 422–423 (catatan kaki).
- 7). P.B.R. Carey, Babad Dipanegara KITLV, 1981
- 8). Purwowijoyo, **Babad Ponorogo**, (3 jilid) C.V. Nirbata, Ponorogo, 1979.
- 9). J.B.M. Lyon, "Over waroks en gemblaks van Ponorogo", Koloniaal Tijdschrift Vol. XXX, (1941) pp. 740-761.
- H.J. Benda, "The Pattern of administrative reforms in the closing years of years of Dutch rule in Indonesia", Journal of Asian Studies, Vol. 25 (4), 1966, pp. 589-605.
- 11). Onghokham, The Residency of Madiun, Priyayi and Peasant during. the Nineteenth Century, Yale Univ. Ph. D. diss. 1975.
- 12). H. Sutherland, The Making of a Burcaucratic Elite, ASAA, 1979
- 13). J.H.Boeke, De Economie Van Indonesie,
- 14). Onghokham, "The Insuiutable and the Paranoid", in Southeast Asian Transition, R. McVey (ed), TYale Univ. Press, 1978
- N.G. Schulte Nerdholt. Ojo Dumeh, Opbouw in Opdracht of Ontwikkeling in Overleg, Sneldruk Boulevard, Enschede, 1981, diss, 1981 (Vrije Universiteti van Amsterdam).
- 16). Babade Negara Patjitan, LOR. 8991, Naskah Leiden Univ. Oriental Library, Patjitan, Gandaatmaja, 1924.

#### **KEPUTUSAN**

# MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN REPUBLIK INDONESIA

NOMOR: 611/F I. IV/T 82

#### TENTANG

#### PEMBENTUKAN PANITIA SEMINAR SEJARAH LOKAI.

## MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN

#### Menimbang

- a. Bahwa salah satu kegiatan Proyek Inventeerisasi dan Dokumentasi Sejarah Nasional Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional Direktorat Jendral Kebuyaan Depar temen Pendidikan Dan Kebudayaan tahun anggaran 1982/1983 adalah mengadakan Seminar Sejarah Lokal di Denpasar, Bali.
- b. Bahwa untuk dapat tercapainya tertib kerja yang berdaya guna dalam penyelenggaraan Seminar tersebut, maka dipandang perlu membentuk "panitia Seminar Sejarah Lokal".

### Mengingat

- 1. Keputusan Presiden Republik Indonesia:
  - a. Nomor 44 Tahun 1974;
  - b. Nomor 45 Tahun 1974, sebagaimana telah diubah/ ditambah terakhir dengan Keputusan Presiden Republik Indonesia nomor 15 Tahun 1982;
  - c. Nomor 237/M Tahun 1978:
  - d. Nomor 14 A Tahun 1980 beserta penyempurnaannya;
- 2. Keputusan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan :
  - a. Nomor 0222 e/0/1980 tanggal 11 September 1980
  - b. Nomor 0110/P/1982 tanggal 29 Maret 1982;
- Surat Pengesahan DIP Tahun Anggaran 1982/1983
   Nomor 472/XXIII/3/1982 tanggal 11 Maret 1982.

#### MEMUTUSKAN

Menetapkan

PERTAMA

- a. Membentuk "Panitia Seminar Sejarah Lokal" yang selanjutnya dalam Keputusan ini disebut "Panitia Seminar" dengan tugas mempersiapkan, melaksanakan serta menyelesaikan Seminar Sejarah Lokal di Denpasar, Bali;
- b. Panitia Seminar terdiri dari :
  - 1. Panitia Pengarah;
  - 2. Panitia Penyelenggara.

KEDUA

Susunan/keanggotaan serta kedudukan dalam kepanitiaan "Panitia Seminar" tersebut pada pasal "Pertama" seperti tersebut dalam Lampiran Keputusan ini;

KETIGA

"Panitia Seminar" harus telah menyelesaikan tugasnya pada akhir bulan Agustus 1982, dan mewajibkan Ketua Panitia menyampaikan laporan tertulis tentang penyelenggaraan seminar, hasil seminar serta pertanggungjawaban keuangan kepada Direktur Jendral Kebudayaan;

**KEEMPAT** 

: Biaya untuk keperluan pelaksanaan keputusan ini dalam rangka penyelenggaraan seminar dibebankan pada anggaran yang disediakan dalam daftar Isian Proyek Inveterisasi dan Dokumentasi Sejarah Nasional tanggal 11 Maret 1982 nomor 472/XXIII/31982;

KELIMA

: Hal-hal lain yang belum diatur dalam Keputusan ini akan diatur lebih lanjut dalam ketentuan tersendiri;

KEENAM

: Keputusan ini mulai berlaku pada tanggal ditetapkan dan

berlaku surut mulai tanggal 1 Juli 1982.

DITETAPKAN DI : JAKARTA PADA TANGGAL: 12 Agustus 1982

MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN

a.n.b.

DIREKTUR JENDRAL KEBUDAYAAN,

PROF. DR. HARYATI SOEBADIO NIP. 130 119 123

### LAMPIRAN KEPUTUSAN MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN REPUBLIK INDONESIA

TANGGAL: 12 Agustus 1982. 611/F I.IV/T 82 NOMOR :

# Daftar Susunan/Keanggotaan Panitia Seminar

Pelindung

: Prof. Dr. Haryati Soebadio

Penasehat (teknis)/Administratif)

: - Drs. Bastomi Ervan

- Dr S Budhisantoso

Panitia Pengarah

Ketua

: Dr. T. Ibrahim Alfian

Sekretaris

: Drs. A.B. Lapian.

Anggota

: - Dr. Taufik Abdullah Dr. Kuntowijoyo

- Drs. F.A. Sutiipto

- Drs. Abdurrahman Surjomihardjo

- Drs. R.Z. Leirissa, MA. - Drs. Bambang Sumadio

Panitia Penyelenggara : Drs. M. Soenjata Kartadarmadja

MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN

A.n.b.

DIREKTUR JENDRAL KEBUDAYAAN

PROF. DR. HARYATI SOEBADIO NIP.: 130 119 123

# Salinan Keputusan ini disampaikan kepada:

- 1. Sekretariat Negara,
- 2. Sekretariat Kabinet,
- 3. Semua Menteri Koordinator,
- 4. Semua Menteri Negara,
- 5. Semua Menteri,
- 6. Semua Menteri Muda,
- 7. Sekjen Dep. P.dan K.
- 8. Inspektur Jendral Dep. P dan K.
- 9. Semua Dirjen dalam Lingkungan Dep. P dan K.
- 10. Kepala BP3K pada Dep. P dan K.
- 11. Ditjen Hukum dan Perundang-undangan Dep. Kehakiman,
- Semua Sekretaris Ditjen, Itjen dan BP3K dalam Lingkungan Dep. P dan K.
- Semua Direktorat, Biro, Pusat, Inspektur dan PN dalam lingkungan Dep. P.dan K.
- 14. Semua Kepala Kantor Wilayah Dep. P. dan K. di Propinsi,
- 15. Semua Koordinator Perguruan Tinggi Swata,
- Semua Universitas/Institut/Sekolah Tinggi/Akademi dalam Lingkungan Dep. P. dan K.
- 17. Semua Gubernur Kepala Daerah Tingkat I,
- 18. Badan Administrasi Kepegawaian Negara,
- 19. Ditjen Anggaran,
- 20. Ditjen Pajak
- Dit. Perbendaharaan dan Belanja Negara Ditjen Anggaran Dep. Keuangan.
- 22. BAPPENAS
- 23. Ketua DPR-RI,
- 24. Komisi IX DPR-RI,
- 25. Pengurus Pusat KORPRI,
- 26. Yang bersangkutan untuk dipergunakan seperlunya.

# No. A Command NAMA

South Daeran

The state of the following specification of the first specification of the

PART STATE OF THE

SECTIONS

catharia a

- 1. Dr. S. Budhisantoso
- 2. Taufik Abdullah
- 3. Dr. Kuntowjoyo MA.
- 4. Drs. Muchlis 1 samp
- 5. Dr. Onghokham
- 6. Dr. T. Ibrahim Alfian
- 7. Drs. Munandjar Widyatmika

- Prowest Stote and Forestly

A CHARLE " COLOR PROPERT OF

garasa dan menjadahkan kecama

mulberel typical into Ausubs 48

SAL THE SA

- 8. Drs. Frans Hitipeuw
- 9. Dr. F. A. Sutjipto
- 10. Dra. Mona Lohanda
- 11. Drs. Mardanas Safwan
- 12. Prof. Dr. Ngurah Bagus.
- 13. Drs. Suyatno
- 14. Drs. H. Ramli Nawawi
- 15. Drs. A.A Gde Putra Agung

# JUDUL MAKALAH Dita. Marietiv Asmun

Drs. Kusch Sut

- Arti PEntingnya Sejarah Lokal Dalam Pembangunah Nasional.
- Sejarah Lokal, Kesadaran Sejarah dan Kebudayaan Nasional.
- Kota Sebagai Bidang Kajian Sejarah.
- Sejarah Lokal (Tantangan dan Harapan).
- Stratifikasi Sosial dan Kepiming pinan.
- Sejarah Lokal dalam Kurikulum Universitas, Sebuah Catatan ringkas.
- Kepemimpinan dalam Strukstur Masyarakat Lio di Nusa Tenggara Timur.
- Kerajaan Ternate dan Tidore di Abad ke XIV.
- Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan di Daerah Surabaya Suatu Studi Perbandingan antara Masa Sebelum dan Sesudah Pertengahan Abad ke-18.
- "Tuan Bek" dan "Inlandsche Komandant Batavia".
- Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan Lokal di Sumatra Barat.
- Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinannya.
- Stratifikasi Sosial dan Pola Kepemimpinan Lokal di Surakarta.
- Peranan Madrasah pada Masa Penjajahan Belanda di Kalimantan Selatan.
- Pendidikan Sebagai Faktor Dinamisasi Sosial di Bali.

- Pendidikan dan Perkembangan 16. Drs. Ishaq Thaher Sosial Ekonomi di Bukittinggi Periode 1900-1942. Drs. Rusdi Sufi Pendidikan Barat dan Moderni-17. sasi Pendidikan Agama Di Aceh. Pendidikan 18. Dra, Marleily Asmuni Sebagai Faktor Sosial di Daerah Dinamisasi Riau pada Awal Abad XX Drs. Muhammad Ibrahim 19 - Gerakan Protes Masyarakat Pedesaan di Aceh Terhadap Militerisme Jepang : Kasus Bayu dan Pandrah. - Aspek Historis dari Pembangu-20. Drs. Soegijanto Padmo nan Pedesaan di Jawa Tengah. - Pergolakan di Paulohy (Teluk 21. Drs. R.Z. Leirissa, M.A. Elda putih) 1836 - 1837 - "Wong Cilik", Problema dan 22. Drs. Suhartono dinamika Suarakarta Abad 19. Drs. Sodiono MP Tjondro-- Membangun Prasaran untuk me-23. rangsang Penulisan Sejarah Lokal negoro demi Integritas Nasional. 24. Dra. A.M. Djuliati Surojo - Dari Subsistensi ke Perdagangan Desa Pantai Maribaya: 1950-1978. 25. Drs. Ma'moen Abdullah. - Stratifikasi dan Pola Kepemimpinan Lokal di Daerah Sumatera Selatan. Drs. Anhar Gonggong 26. Sulawesi Selatan dan Komunikasi: Dalam Rangka Proses Integritas Bangsa Melangkah ke Pemahaman Diri melalui Sejarah Lokal. Dr. Nico S. Kalangie. 27. - Masalah Komuniksai Antar Budaya. Drs. Y.R. Chaniago - Penduduk Bukittinggi Sebelum 28. Perang Sebuah Kerangka Studi. - Orang Menado, Sebuah Gamba-29. Drs. F.E.W. Perengkuan ran Singkat. Drs, Soewardi M.S. 30. Komunikasi Antar Daerah antar Suku Bangsa dan Pembauran di Daerah Riau. 31. Drs. Helius Syamsuddin - Sumbawa: Hubungan antar Pulau dan Interaksi antar Suku Bangsa.

- 32. Drs. Nazief Chatib dan Ir. Pengaduan Lubis Latar Belakang Sejarah dan Interaksi Sosial Perantau Mandailing dan Minangkabau dengan Suku Bangsa Melayu di Medan.
- 33. Dr. Sriwulan Rujiati Mulyadi Sastra dan
- 34. Dr. Ayatrohaedi
- 35. Dr. Edi S. Ekadjati
- 36. Drs. Suripan Sadi Hutomo

- Sastra dan Sejarah Lokal.
- Karya Sastra Sebagai Sumber Sejarah.
- Sumbangan Karya Sastra Sejarah terhadap Sejarah Lokal di Indonesia.
- Sastra Sejarah dan Penulisan Sejarah Lokal.

# DAFTAR PENINJAU SEMINAR SEJARAH LOKAL

| 1.        | Dr. Astrid S. Susanto          |      | BAPENAS,                                                                                                    |
|-----------|--------------------------------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2.        | Dr. R. Suyono                  |      | Kepala Pusat Peninggalan Arkeologi Nasional,                                                                |
| 3.        | Drs. Uka Tjandrasasmita        |      | Direktur Perlindungan dan Pem-<br>binaan Peninggalan Sejarah dan<br>Purbakala,                              |
| 4.        | F.X. Sutopo                    | ¥    | Direktur Kesenian,                                                                                          |
| 5.        | Drs. Amir Sutaarga             | 14.0 | Direktur Permuseuman,                                                                                       |
| 6.        | Arimurthi, SE.                 | 9    | Direktur Pembinaan Penghayat<br>Kepercayaan terhadap Tuhan<br>Yang Maha Esa,                                |
| 7.        | Dra. Sumartini                 |      | Kepala Arsip Nasional R.I.                                                                                  |
| 8.        | Dr. Sukmono                    |      | Proyek Pemugaran Candi Borobudur,                                                                           |
| 9.        | Drs. Djoko Sukiman             | _    | Universitas Gajah Mada,                                                                                     |
| 10.       | Drs. I. Made Sutaba            |      | Kepala Bidang Permuseuman,<br>Sejarah dan Kepurbakalaan, Kan-<br>wil Departemen P dan K Pro-<br>pinsi Bali. |
| 11.       | Drs. A. Adaby Darban           | **   | Universitas Gajah Mada,                                                                                     |
| 12.       | Drs. H. Bambang Suwondo        | -    | Dit. Sejarah dan Nilai Tradisional,                                                                         |
| 13.       | Drs. Djenen M.Sc.              | -    | sda                                                                                                         |
| 14.       | Drs. Sugiarto Dakung           |      | sda                                                                                                         |
| 15.       | Sutrisno Kutoyo                |      | sda                                                                                                         |
| 16.       | Zainuddin Ayub                 | -    | sda                                                                                                         |
| 17.       | Drs. Suloso                    | -    | sda                                                                                                         |
| 18.       | Drs. Sukamto                   |      | BAPENAS,                                                                                                    |
| 19.       |                                |      |                                                                                                             |
| (B) (1.0) | Drs. Tashadi                   | -    | Balai Kajian Sejarah dan Nilai<br>Tradisionil,                                                              |
| 20.       | Drs. Tashadi<br>Sudiardjo, SH. |      |                                                                                                             |
|           |                                | æ    | Tradisionil, Kepala Bagian Perencanaan                                                                      |
| 20.       | Sudiardjo, SH.                 | -    | Tradisionil,  Kepala Bagian Perencanaan Ditjen Kebudayaan,  Bendaharawan Direktorat Jen-                    |

# LAPORAN PANITIA PENGARAH SEMINAR SEJARAH LOKAL DI DENPASAR

# 31 Agustus – 4 September 1982

Setelah mengikuti pembicaraan-pembicaraan selama 4 hari, kami menyatakan kegembiraan karena partisipasi yang penuh dari semua peserta seminar. Kegembiraan ini bertambah karena walaupun waktu persiapan relatif terbatas, dan sidang-sidang berjalan dari pagi sampai jauh malam, kegairahan dalam berdiskusi tetap tinggi.

Di samping itu selama seminar, terjalin hubungan profesi dan persahabtan yang lebih akrab tenaga-tenaga sejarawan dari berbagai daerah. Barangkali tak perlu kami tegaskan lagi dalam lapangan ilmu Pengetahuan ialah terjalinnya komunikasi yang baik antara para pendukungnya.

Seminar ini selanjutnya ternyata dapat memperkenalkan tenagatenga baru yang selama ini belum tampil ke dalam pertemuan yang bertarap nasional. Di samping itu yang lebih menggembirakan lagi ialah bahwa seminar ini sesuai dengan apa yang diharapkan, telah menjadi forum bagi dikemukakannya pengetahuan yang lebih mendalam dan akrab tentang berbagai aspek dari dinamika masyarakat di beberapa daerah di tanah air kita.

Pokoknya seminar ini bukan saja kami rasakan telah mencapai sasaran yang dikehendaki oleh proyek, tetapi juga nampaknya memperkaya cakrawala intelektual para peserta.

# UMUM

- 1. Studi sejarah lokal merupakan pengalaman yang lebih intim dengan dinamika masyarakat setempat, sehingga memungkinkan kita untuk mempertemukan secara strategis hasrat dan rencana pembangunan nasional dengan realitas setempat.
- Dalam rangka integritas nasional, studi sejarah lokal dapat mengidentifikasi potensi-potensi nasional yang terbaik yang memungkinkan pemanfaatan secara optimal, potensi masyarakat lokal dalam konteks pembangunan nasional secara keseluruhan.
- Dilihat dari segi akademis, studi sejarah lokal bisa mempercepat pengindonesiaan (indigenization) daripada ilmu-ilmu sosial. Dengan demikian teori-teori dari ilmu-ilmu sosial mendasarkan generalisasinya atas realitas Indonesia, sehingga dapat membantu penyusunan konsep-konsep ilmu sosial dengan masyarakat kita. Dalam usaha "indigenization" daripada konsep-konsep ilmu sosial, maka sejarah adalah disiplin yang sangat strategis, karena sejarah sangat peka tidak hanya terhadap pola perilaku manusia, tetapi juga terhadap interaksi antara manusia dengan kekuatan-kekuatan yang berada di luar kekuasaannya.

## **KESAN-KESAN**

- Seminar sudah lebih terarah bila dibandingkan dengan seminarseminar sejarah seblumnya.
- Walaupun membicarakan sejarah lokal, permasalahan seminar didasari wawasan integrasi nasional.
- Seminar itu memberikan kemungkinan kepada proyek IDSN untuk mengindentifikasikan kegiatan-kegiatan penelitian dan penulisan sejarah di daerah-daerah, sekaligus memberi kemungkinan kepada sejarawan lokal menguji hasil penelitiannya dengan rekan-rekannya sebelum diterbitkan dan disebarluaskan.
- memberi gagasan-gagasan baru kepada para pengajar sejarah pada waktu menyusun silabus.
- Merupakan langkah permulaan yang menggembirakan, karena makalah-makalah yang disampaikan tidak lagi terbatas pada deskripsi saja.
- Merupakan sarana untuk talent scouting dari potensi penulisan sejarah di daerah.

# **BEBERAPA KELEMAHAN**

Dengan menyadari bahwa masa persiapan sangat singkat, panitia pengarah mencatat beberapa kelemahan dalam pembuatan makalah:

- 1. Ketajaman ualam perumusan masih kurang.
- 2. Karena kurang tajam dalam perumusan permasalahan ini, maka seleksi dari fakta-fakta yang relevan belum memuaskan.
- 3. Konsep-konsep ilmu sosial belum dikuasai dengan baik.
- 4. Adanya kelemahan dalam metodologi penelitian dan penulisan.
- Kekurangan imijinasi dalam menanggapi TOR, yang dicerminkan pada pemilihan judul makalah yang harus mengikuti juduljudul TOR.
- Sistematik dalam penyusunan argumen dengan fakta-fakta relevan perlu ditingkatkan.
- Akibat dari kekurangan waktu maka exhaustiveness dari penggunaan sumber sangat minim.
- 8. Penggunaan sumber primer masih sangat terbatas.

#### SARAN

Berhubung dengan hal-hal yang disebut tadi, maka diusulkan untuk mengadakan langkah-langkah tindak lanjut sebagai berikut :

- Agar supaya makalah-makalah diperbaiki dan dilengkapi untuk diterbitkan kemudian. Untuk melaksanakan maksud ini perlu ditunjuk dewan redaksi yang akan mengadakan seleksi daripada makalah yang dapat diterbitkan.
- Usaha yang dirintis ini perlu dilanjutkan dengan memberi perhatian kepada daerah-daerah yang belum dijangkau Dalam seminar pertama ini.
- 3. Di samping penyelenggaraan seminar sejarah lokal seperti ini perlu diadakan seminar yang khusus membicarakan metodologi untuk meningkatkan kemampuan penelitian dan penulisan sejarah.

