# **WAWACAN GANDASARI**

Milik Depdikbud

Tidak diperdagangkan

## WAWACAN GANDASARI

#### Oleh:

Drs. Undang Ahmad Darsa

Dra. Anne Erlyane Drs. Aam Masduki Drs. Tjetjep Rosmana

Editor:

Drs. Rosyadi

DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN DIREKTORAT JENDERAL KEBUDAYAAN DIREKTORAT SEJARAH DAN NILAI TRADISIONAL BAGIAN PROYEK PENELITIAN DAN PENGKAJIAN KEBUDAYAAN NUSANTARA TAHUN 1992 / 1993 empt received respect to the contree of themselves to the contree of the contree of the con-

and the least of t

CARACTER CARLES AND SECURITION OF THE SECURITIES OF THE SECURITIES

#### KATA PENGANTAR

Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional, Direktorat Jenderal Kebudayaan telah mengkaji dan menganalisis naskah-naskah lama di antaranya naskah lama Sunda yang berjudul Wawacan Gandasari isinya tentang Wawacan Gandasari adalah sebuah naskah dalam bentuk Sastra yang berisi ajaran Tasawuf.

Nilai-nilai yang terkandung di dalam naskah ini adalah nilai luhur bangsa untuk meningkatkan kualitas hidup dan memperkuat kepribadian berdasarkan pada nomor dan akidah ke Islaman yang dapat menunjang pembangunan, baik fisik maupun spirituil.

Kami menyadari bahwa buku ini masih mempunyai kelemahan-kelemahan dan kekurangan-kekurangan. Oleh karena itu, semua saran untuk perbaikan yang disampaikan akan kami terima dengan senang hati.

Harapan kami, semoga buku ini dapat merupakan sumbangan yang berarti dan bermanfaat serta dapat menambah wawasan budaya bagi para pembaca.

Kami mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada para peneliti dan semua pihak atas jerih payah mereka yang telah membantu terwujudnya buku ini.

Jakarta, September 1992

Pemimpin Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara

Sri Mintosih, BA.

NIP. 130 358 048

# SAMBUTAN DIREKTUR JENDERAL KEBUDAYAAN DEPARTEMEN PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN

Usaha untuk mengetahui dan memahami kebudayaan daerah lain selain kebudayaan daerahnya sendiri lewat karya-karya sastra lama (naskah kuno) merupakan sikap yang terpuji dalam rangka pengembangan kebudayaan bangsa. Keterbukaan sedemikian itu akan membantu anggota masyarakat untuk memperluas cakrawala budaya dan menghilangkan sikap etnosentris yang dilandasi oleh pandangan stereotip. Dengan mengetahui dan memahami kebudayaan-kebudayaan yang ada dan berkembang di daerah-daerah di seluruh Indonesia secara benar, maka akan sangat besar sumbangannya dalam pembinaan persatuan dan kesatuan bangsa.

Untuk membantu mempermudah pembinaan saling pengertian dan memperluas cakrawala budaya dalam masyarakat majemuk itulah pemerintah telah melaksanakan berbagai program, antara lain dengan menerbitkan buku-buku yang bersumber dari naskah-naskah lama seperti apa yang diusahakan oleh Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara. Mengingat arti pentingnya usaha tersebut, saya dengan senang hati menyambut terbitnya buku yang berjudul Wawacan Ganda Sari.

Saya mengharapkan dengan terbitnya buku ini, maka penggalian nilai budaya yang terkandung dalam naskah lama yang ada di daerah-daerah di seluruh Indonesia dapat lebih ditingkatkan sehingga tujuan pembinaan dan pengembangan kebudayaan nasional yang sedang kita laksanakan dapat segera tercapai.

Namun demikian perlu disadari bahwa buku-buku hasil penerbitan Bagian Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudaya-an Nusantara ini baru merupakan langkah awal, dan ada kemungkinan masih terdapat kelemahan dan kekurangan. Diharapkan hal ini dapat disempurnakan di masa yang akan datang terutama yang berkaitan dengan teknik pengkajian dan pengungkapannya.

Akhirnya saya mengucapkan terimakasih kepada semua pihak yang telah membantu penerbitan buku ini.

Jakarta, September 1992

Direktur Jenderal Kebudayaan

Drs. GBPH. Poeger

#### PENGANTAR

Naskah-naskah kuno di daerah Jawa Barat termasuk cukup banyak jumlahnya. Sebagian besar naskah tersebut ditulis dalam bahasa Sunda, sedangkan sebagian lagi ada yang ditulis dalam bahasa Jawa dan bahasa Melayu. Bahan-bahan yang biasa digunakan untuk menulis teks-teks naskah itu antara lain lontar. daun nipah, daun enau, daun kelapa, kertas. Naskah-naskah yang sampai kepada kita sekarang sebagian besar dalam kondisi yang kurang baik, terutama yang diperoleh dari kalangan masyarakat karena tempat penyimpanan dan cara pemeliharaannya kurang memadai. Dengan adanya upaya penelitian dalam bentuk inventarisasi dan pendokumentasian yang disertai dengan pengkajian guna mengungkapkan aspek-aspek yang terkandung di dalamnya merupakan kegiatan yang menggembirakan dan patut didukung. Hal ini pada dasarnya merupakan titik tolak ke arah usaha pembinaan dan pengembangan kebudayaan nasional yang secara jelas tidak dapat dilepaskan dari upaya penggalian unsur-unsur kebudayaan daerah yang banyak tersebar di seluruh pelosok tanah air.

Sebagai bukti upaya ke arah tersebut, melalui Proyek Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Dirjen Kebudayaan Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, pemerintah melaksanakan kegiatan penelitian naskah-naskah yang ada di

daerah Jawa Barat. Hal ini menunjukkan hidupnya kreativitas serta kesadaran untuk menggali dan memanfaatkan bahan-bahan yang paling dekat dengan masyarakat, yakni kebudayaan daerah mereka. Adapun pelaksanaannya telah dipercayakan kepada Kepala Bidang Jarahnitra Kanwil Depdikbud Propinsi Jawa Barat sebagai penanggung jawab, sedangkan penggarapannya dilaksanakan oleh sebuah tim peneliti yang terdiri atas:

- (1) Drs. Undang Ahmad Darsa, sebagai ketua merangkap anggota.
- (2) Dra. Anne Erlyane, sebagai anggota.
- (3) Drs. Aam Masduki, sebagai anggota.
- (4) Drs. Tjetjep Rosmana, sebagai anggota.

Patut kami kemukakan bahwa laporan penelitian ini bisa terwujud berkat bantuan dari berbagai pihak. Oleh karenanya kami sebagai tim peneliti mengucapkan terima kasih terhadap warga masyarakat yang ada di daerah Bandung, Garut, Tasikmalaya, Ciamis, Kuningan, dan Cirebon yang dengan penuh pengertian telah memberikan informasi mengenai berbagai aspek naskah yang diteliti. Di samping itu adalah merupakan satu keharusan yang wajar bagi kami untuk mengucapkan terima kasih kepada:

- Pemimpin Penelitian dan Pengkajian Kebudayaan Nusantara, Dirjen Kebudayaan Depdikbud atas dukungan dana serta petunjuk-petunjuknya.
- 2. Kepala Kanwil Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Propinsi Jawa Barat atas pembinaannya.
- 3. Bapak Drs. H.R. Suryana (Kepala Bidang Jarahnitra Kanwil Depdikbud Propinsi Jawa Barat) selaku penanggungjawab penelitian naskah kuno Jawa Barat atas bimbingan serta saran-sarannya.
- 4. Semua pihak yang tidak mungkin disebutkan satu per satu, namun begitu besar bantuannya.

Kami menyadari bahwa laporan penelitian ini masih mempunyai banyak kekurangan dan kelemahan. Namun demikian, mudah-mudahan dapat bermanfaat, paling tidak dalam upaya menambah informasi serta inventarisasi naskah-naskah kuno di daerah Jawa Barat bagi masyarakat umum maupun masyarakat ilmiah.

Bandung, Februari 1992 Ketua Tim Peneliti aller 9 met 1 mal

## DAFTAR ISI

|                    | Hala                                                                                                                                                 | man              |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| SAMBUTA<br>PENGANT | NGANTAR                                                                                                                                              | v<br>vii         |
| BAB I              | PENDAHULUAN                                                                                                                                          | 1                |
| BAB II             | 1.1 Latar Belakang Masalah 1.2 Maksud dan Tujuan 1.3 Ruang Lingkup 1.4 Metodologi 1.5 Pertanggungjawaban Penulisan TRANSLITERASI DAN TERJEMAHAN TEKS | 4<br>5<br>5<br>6 |
|                    | WAWACAN GANDASARI                                                                                                                                    | 8<br>10          |
| BAB III            | PENELURUSAN PENGARUH ISLAM TER-<br>HADAP NASKAH-NASKAH SUNDA                                                                                         | 62<br>62         |

|        | 3.3 Pengaruh Islam Terhadap Khasanah Susastra |    |
|--------|-----------------------------------------------|----|
|        | Sunda                                         | 67 |
|        | 3.3.1 Periode Pra-Islam                       | 70 |
|        | 3.3.2 Periode Islamisasi                      | 72 |
|        | 3.3.3 Periode Islam                           | 73 |
| BAB IV | WAWACAN GANDASARI SEBUAH BENTUK               |    |
|        | SASTRA AJARAN TASAWUF                         | 77 |
|        | 4.1 Pengantar                                 | 77 |
|        | 4.2 Ilmu Tasawuf Sebagai Suatu Ajaran dalam   |    |
|        | Islam                                         | 77 |
|        | 4.3 Bentuk Penyajian Teks Wawacan Gandasari . | 81 |
|        |                                               | 84 |
|        | 4.5 Unsur-unsur Tasawuf dalam Wawacan Gan-    |    |
|        | dasari                                        | 86 |
| BAB V  | RELEVANSI DAN PERANAN NASKAH DA-              |    |
|        | LAM PEMBINAAN DAN PENGEMBANGAN                |    |
|        | KEBUDAYAAN NASIONAL                           | 98 |
| BAV VI | PENUTUP 1                                     |    |
| DAFTAR | PUSTAKA                                       |    |
|        | N                                             |    |
|        | ** *********************************          | 11 |

#### BAB I PENDAHULUAN

#### 1.1 Latar Belakang Masalah

Banyak sumber kebudayaan yang dimiliki oleh daerah Jawa Barat yang patut dipandang sebagai salah satu unsur kebudayaan nasional yang dapat memberikan corak dan karakteristik kepribadian bangsa. Oleh karena itu, usaha pembinaan dan pengembangan kebudayaan nasional, baik yang dilakukan pemerintah maupun masyarakat tidak dapat dipisahkan dari upaya penggalian sumber-sumber kebudayaan daerah yang banyak tersebar di seluruh pelosok Nusantara. Kegiatan demikian pada dasarnya menunjukkan bukti hidupnya kreativitas serta kesadaran untuk menggali dan memanfaatkan bahan-bahan yang paling dekat dengan masyarakat, yakni kebudayaan daerah mereka. Hal ini merupakan perwujudan dan pengisian terhadap butir-butir UUD 1945 serta GBHN sebagai landasan idiil dan landasan hukum yang secara jelas menuntut penggalian dan pengembangan unsur-unsur kebudayaan daerah sebagai bagian dari pembangunan bangsa. Namun, dalam upaya penggalian dan pengembangan kebudayaan daerah tersebut diperlukan data serta informasi selengkap dan sebaik mungkin, sehingga keanekaragaman kebudayaan daerah itu dapat dipadu sebagai satu perwujudan kesatuan budaya nasional.

Naskah-naskah kuno sebagaimana telah dimaklumi adalah merupakan salah satu sumber informasi kebudayaan yang sangat penting artinya dalam rangka perwujudan kesatuan budaya nasional itu, karena naskah-naskah tersebut dapat dipandang sebagai dokumen kebudayaan yang berisi berbagai data dan informasi pikiran, perasaan, dan pengetahuan sejarah serta budaya dari bangsa atau sekelompok sosial budaya tertentu. Sebagai sumber informasi sosial budaya, dapat dipastikan bahwa naskahnaskah kuno termasuk salah satu unsur budaya yang erat kaitannya dengan kehidupan sosial budaya masyarakat yang melahirkan dan mendukungnya. Sedangkan lahirnya naskah-naskah kuno erat pula kaitannya dengan kecakapan baca-tulis atau pengetahuan tentang aksara. Berkat adanya tradisi demikian, maka naskah-naskah kuno sebagai karya tulis yang mengandung berbagai bahan keterangan mengenai kehidupan masyarakat masa lampau yang disusun oleh para pujangga masa itu, akhirnya sampai pula kepada generasi sekarang untuk dapat dibaca dan dipahami.

Naskah-naskah kuno berdasarkan wujudnya dapat dipandang sebagai benda budaya yang berupa hasil buah pikiran dalam bentuk tulisan tangan yang berupa kode-kode aksara yang tertera di dalamnya dengan penuh makna, antara lain dapat memberikan informasi langsung mengenai ide-ide atau gagasan berbagai pengetahuan tentang alam semesta menurut persepsi budaya masyarakat yang bersangkutan. Di samping itu juga merupakan perwujudan ajaran-ajaran moral, filsafat, keagamaan, dan unsur-unsur lainnya yang mengandung nilai-nilai luhur yang bisa dikembangkan dalam upaya menunjang perwujudan pembangunan nasional, khususnya pembangunan di bidang kebudayaan.

Dilihat dari kuantitas naskahnya, naskah-naskah (kuno) di Jawa Barat diakui cukup banyak jumlahnya. Hal ini antara lain terbukti dari hasil pencatatan dan inventarisasi yang dilakukan oleh Dr. Edi S. Ekadjati, dkk. (1988) sebanyak 1.432 buah, baik yang berada pada koleksi naskah di dalam negeri (Perpustakaan Nasional Jakarta, Museum Negeri Jawa Barat Bandung,

Museum Pangeran Geusan Ulun Sumedang, Museum Cigugur Kuningan) maupun di luar negeri (Belanda, Inggris, Swedia), serta pada koleksi naskah perorangan di masyarakat. Di samping itu, di kantor EFEO Bandung (1990) tercatat sekitar 800 naskah, di Keraton Kasepuhan Cirebon ada 117 naskah, di Keraton Kacirebonan ada 42 naskah. Jumlah naskah pada koleksi Keraton Kanoman belum diketahui, karena belum terbuka untuk diteliti (Ekadjati, 1990: 2). Apabila dilihat dari jenis isinya, naskah-naskah Sunda dapat diklasifikasikan ke dalam 12 kelompok, yaitu (1) agama, (2) bahasa, (3) hukum/aturan, (4) kemasyarakatan, (5) mitologi, (6) pendidikan, (7) pengetahuan, (8) primbon, (9) sastra, (10) sastra sejarah, (11) sejarah, dan (12) seni (Ekadjati dkk., 1988 : 34). Adapun aksara yang digunakan pada penulisan teks naskah-naskah Sunda tersebut dapat dibedakan ke dalam empat jenis, yakni aksara Sunda Kuno, Cacarakan (Sunda - Jawa), Pegon (Arab berbahasa Sunda), dan Latin. Aksara Sunda Kuno umumnya digunakan dalam naskah-naskah Sunda yang ditulis antara abad ke-15 hingga abad ke-17 Masehi yang di dalamnya pengaruh kebudayaan Hindu masih tampak kuat. Cacarakan digunakan untuk menuliskan teks naskah-naskah Sunda sekitar abad ke-17 hingga awal abad ke-20. Sedangkan aksara Pegon umumnya digunakan dalam naskah-naskah Sunda sejak abad ke-18 hingga menjelang akhir abad ke-20. Kemudian aksara Latin dipakai menuliskan teks naskahnaskah Sunda pada sekitar abad ke-19. Ketiga jenis aksara yang disebutkan terakhir dalam penggunaannya telah mengalami penyesuaian dengan lafal dalam bahasa Sunda.

Berdasarkan hal tersebut, pada kesempatan ini akan dilakukan sebuah garapan terhadap salah satu teks naskah Sunda, khususnya dari jenis naskah yang bernafaskan keagamaan (Islam). Hal ini dilakukan dengan pertimbangan bahwa selain sebagai upaya penyelamatan naskah, juga dicoba untuk mengungkapkan isi yang terkandung dalam teks naskah tersebut. A. Teeuw (1982: 12–13) pernah menuliskan pengalamannya, bahwa kegiatan menerbitkan suatu teks klasik secara ilmiah dengan segala aspeknya, seperti antara lain; membandingkan naskah, menerjemahkan ke dalam bahasa sasaran, menjelaskan arti dan latar belakang budayanya, adalah belum terhitung sebagai interpretasi yang menyeluruh. Untuk seorang peneliti yang berpengalaman dan agak luas pengetahuannya serta mempunyai perpustakaan yang cukup lengkap, penggarapan edisi kritik terhadap sebuah teks naskah yang tidak terlampau panjang minimal memerlukan pekerjaan full time satu tahun, bahkan seringkali jauh lebih dari itu.

#### 1.2 Maksud dan Tujuan

Teks suatu naskah kuno merupakan "dokumen bahasa" yang tersedia untuk dibaca oleh pembaca. Dalam filologi tradisional, kritik teks mempunyai tujuan dan tugas ke arah usaha pencapaian teks yang sedekat mungkin dengan aslinya (Teeuw, 1984: 163 — 166), dan perhatian besar akan dicurahkan pada kekhususan naskah dari berbagai segi, seperti: kodikologi, palaeografi, sistem ejaan, tempat penulisan, waktu penulisan, dan sebagainya (Van der Molen, 1983). Dalam penelitian ini, pandangan-pandangan tersebut diperhatikan, tetapi belum sepenuhnya dilaksanakan berdasarkan keketatan yang diharapkan. Maksudnya adalah demi keutuhan serta kejelasan pemahaman teks lebih lanjut.

Penelitian yang dilakukan ini tujuannya antara lain ialah berusaha menyajikan sebuah transliterasi dalam bentuk suntingan teks disertai terjemahannya ke dalam bahasa Indonesia. Hal ini pada dasarnya barulah merupakan tingkat pertama dan bersifat sementara sebagai persiapan, karena upaya ini pun sebenarnya lebih diarahkan kepada usaha pengungkapan nilai-nilai yang terkandung dalam teks naskah sebagai salah satu peninggalan kebudayaan masyarakat Sunda masa lampau, yakni berupa teks naskah Wawacan Gandasari. Dengan demikian akhirnya diharapkan hasil penelitian ini bisa dianggap sebagai salah satu titik tolak ke arah penggarapan berikutnya terhadap naskahnaskah sejenis yang ada di Jawa Barat.

#### 1.3 Ruang Lingkup

Pada beberapa uraian di muka telah disinggung bahwa objek penelitian ini adalah berupa naskah Sunda (lama). Mengingat dari segi jumlah serta judul yang banyak, maka dalam penelitian ini dilakukan penggarapan terhadap Wawacan Gandasari yang berwujud tulisan tangan. Sebagai teks, naskah wawacan ini ada beberapa buah, tetapi pada kesempatan ini hanya akan dilakukan garapan dalam sebuah bentuk terbitan "edisi standar" sebagai upaya untuk menyajikan bahan serta bantuan kepada pembaca agar dapat bekerja dekat dengan sumbernya (Van der Molen, 1983: 68), dan sedapat mungkin mampu mengikuti teks sebagaimana termuat dalam naskah sumber. Dengan demikian, upaya pengungkapan isi yang terkandung dalam teks naskah tersebut tidak terlalu terpengaruh oleh campur tangan peneliti dari segi filologis. Namun demikian, suatu penerbitan tidak mungkin menghilangkan sama sekali kesenjangan di antara pembaca dengan naskah itu sendiri.

#### 1.4 Me todologi

Metode penelitian yang digunakan ialah metode deskriptif yang pada dasarnya ditujukan dalam upaya menunjang penerapan metode kajian filogogi, yakni metode "edisi standar". Demi keutuhan serta kejelasan pemahaman dibuat kompromi dengan konvensi pupuh yang berlaku sebagai dasar gubahan cerita dalam bentuk wawacan, berupa perlengkapan teks dan perbaikan bacaan berdasarkan pedoman bahasa Sunda yang berlaku.

Usaha peneliti adalah menyajikan teks, membaca, serta menafsirkan teks secara cermat sesuai dengan kemampuan, sehingga naskah itu bisa dipahami dan dinikmati oleh pembaca masa kini. Dalam pengumpulan bahan-bahan ditempuh dengan jalan:

(1) Penelitian kepustakaan guna memperoleh pengetahuan teoritis dalam upaya pengkajian dan pemahaman isi teks. Di samping itu untuk meneliti data-data naskah Sunda dalam katalogus dan dari hasil penelitian serta penerbitan lainnya.

- (2) Kerja lapangan ke tempat-tempat yang diperkirakan terdapat naskah-naskah yang masih tersebar di masyarakat Jawa Barat, antara lain Bandung, Sumedang, Garut, Tasikmalaya, Ciamis Kuningan, Majalengka, Cirebon, Lebak.
- (3) Pemberian dan penggarapan naskah berupa transliterasi dan terjemahan ke dalam bahasa Indonesia, serta pengkajian isi teks naskah.

### 1.5 Pertanggungjawaban Penulisan

Sebagai pegangan umum dalam meneliti bahan pustaka tentang rakyat dan budaya Indonesia, kita dapat menelaahnya dari buku Bibliography of Indonesian Peoples and Cultures yang disusun oleh Raymond Kennedy, kemudian direvisi dan diterbitkan oleh Thomas W. Maretzki dan H. Th. Fischer melalui Southeast Asia Studies, Yale University bekerjasama dengan Human Relations Area Files (1974). Perihal naskah-naskah yang telah menjadi koleksi resmi dapat ditelaah dari buku Indonesische Handschriften, yang disusun oleh Hooykaas, Poerbatjaraka, dan Voorhoeve tahun 1950. Tentang naskah Jawa yang disimpan di Bagian Koleksi Naskah Museum Nasional (kini telah dipindahkan ke Perpustakaan Nasional), terdapat dalam "Liist der Javaansche Handschriften" dalam Jaarboek KGB (1933) vang disusun oleh Poerbatiaraka. Selanjutnya mengenai naskahnaskah Sunda itu sendiri, antara lain telah disusun oleh sebuah tim yang diketuai oleh Dr. Edi S. Ekadiati dengan judul Naskah Sunda: Inventarisasi dan Pencatatan, disusun dalam rangka keriasama Lembaga Kebudayaan Unpad dengan The Toyota Foundation (1983; terbitan baru tahun 1988).

Sebenarnya cukup banyak keluhan dari sarjana Indonesia dan Amerika setelah membaca karya para sarjana Belanda yang menyelidiki sejarah perkembangan Islam di Indonesia. Para sarjana Belanda itu memang telah cukup banyak mengarang monografi dan mengumpulkan data, namun teori besar dan gambaran umum tentang sejarah Islam di Indonesia belum pernah mereka hasilkan (Steenbrink, 1984: 3). Tetapi kelemahan itu pun disadari oleh para sarjana Belanda sendiri, sebagaimana

ditulis oleh Boland terhadap buku Pijper yang terakhir (Pijper, 1977; terjemahan Tujimah, 1987), bahwa buku Pijper ini merupan buku terakhir dari suatu tradisi yang terpelihara selama lebih dari seratus tahun oleh ahli bahasa Arab, Islamologi, dan Indologi yang berasal dari negeri Belanda, dan yang menyelidiki Islam di Indonesia dalam zamannya. Inilah barangkali buku terakhir dari "Madzab Snouck", yang hanya berciri fragmenta saja. Lebih dari itu kita tidak dapat menghidangkannya (Boland, 1978: 134).

Mengenai penulisan sejarah Islam di Indonesia, ada dua periode yang mendapat perhatian khusus, yakni periode masuknya Islam di Indonesia dan zaman reformisme pada abad ke-20. Tentang zaman reformisme abad ke-20 telah ditulis bentuk disertasi oleh beberapa orang Indonesia, antara lain Alfian (1968), Taufik Abdullah (1971), Deliar Noer (1973). Selain itu biarpun sifatnya agak berbeda juga dari Zamakhsyari Dhofier (1982), dan seorang asing lainnya adalah Clifford Geertz (1960) yang cukup mengundang perhatian para sarjana Indonesia, terutama dari Harsja W. Bachtiar.

Disertasi Hoesein Djajadiningrat (1913) adalah sebagai karya yang berbentuk disertasi paling awal, pada hakekatnya merupakan sebuah studi filologi yang menggunakan suatu karya (Sajarah Banten) dari historiografi tradisional sebagai obyek dan sekaligus sumber sejarah. Ia dapat dicatat sebagai putera Indonesia pertama yang menggunakan prinsip-prinsip metode kritik sejarah. Di samping kritik intern dan ekstern terhadap sumber itu, juga dilakukannya analisis unsur-unsur kultural yang terdapat dalam historiografi tradisional, dan dengan demikian ditunjukkan jenis-jenis subyektivitasnya (Sartono Kartodirdjo, 1982: 22).

Bertitik tolak dari usaian tersebut, maka penelitian ini diharapkan dapat melengkapi atau membuktikan peranan Islam di Indonesia, khususnya di Jawa Barat begitu besar, seperti tercermin dalam naskah-naskahnya.

#### BAB II

#### TRANSLITERASI DAN TERJEMAHAN TEKS WAWACAN GANDASARI

### 2.1 Pengantar Transliterasi dan Terjemahan

Penerbitan ini pada dasamya masih dalam tahap pendahuluan sehingga masalah teknis filologis belum dilakukan serta dipertanggungjawabkan secara khusus. Tetapi dalam upaya persiapan ke arah pemahaman teks, ada baiknya dikemukakan dahulu beberapa pengertian yang ada kaitannya dengan topik tersebut, terutama mengenai istilah transliterasi itu, yang menurut Baroroh Baried (1985: 65) upaya ini penting guna memperkenalkan teks-teks lama yang ditulis dengan huruf daerah mengingat kebanyakan orang sudah tidak mengenal atau tidak akrab lagi dengan tulisan daerah itu. Di lain pihak, transliterasi perlu diikuti patokan yang berhubungan dengan pembagian kata, ejaan, dan fungtuasi, mengingat teks-teks lama itu biasanya ditulis tanpa memperhatikan aspek-aspek tata tulis sebagai kelengkapan dalam rangka memahami suatu teks.

Transliterasi biasa disebut dengan istilah alih aksara yang secara umum dapat diartikan sebagai usaha penggantian jenis tulisan, huruf demi huruf dari tata tulis tradisional menjadi tata tulis yang menggunakan huruf Latin dengan tidak mengubah bahasa teks. Dengan upaya tersebut, suatu teks naskah kuno akan lebih banyak dibaca orang, lebih-lebih bagi mereka

yang menaruh minat pada penelitian isi yang terkandung dalam teks naskah kuno itu. Karena itu tugas pengalih aksara adalah berusaha mengalih-aksarakan suatu teks dari abjad yang satu ke abjad yang lain. Perlu juga dikemukakan bahwa bahasa-bahasa dalam teks naskah kuno umumnya tidak menggunakan ejaan yang mantap sehingga penulisan dapat bermacam-macam. Untuk mengatasi hal tersebut, maka harus didasarkan kepada sebuah pedoman ejaan yang baku, dan dalam usaha alih aksara teks WG digunakan Pedoman Ejaan Bahasa Sunda Yang Disempurnakan.

Tanda baca yang digunakan terutama adalah tanda titik (.), dan tanda koma (,). Tanda titik digunakan penutup untuk setiap pada (bait). Sedangkan tanda koma digunakan sebagai tanda pemisah antar padalisan (larik) dalam setiap pada. Hal ini dimaksudkan guna mempertahankan konvensi pupuh yang bersangkutan. Walaupun dalam teks WG itu terdapat teks dalam bentuk dialog, tetapi di sini tidak digunakan tanda petik (") untuk mengutip kata atau kelompok kata itu, dengan maksud demi menghargai dan untuk menghindari kesalah fahaman terhadap konvensi pupuh. Kemudian, huruf kapital digunakan sebagai huruf pertama pada setiap kata awal untuk masing-masing pada. Selain itu, digunakan pula untuk penulisan nama orang, gelar kehormatan yang diikuti nama orang, nama-nama hari, nama-nama khas geografi, dan sebagainya, sesuai dengan pedoman ejaan yang berlaku.

Perihal terjemahan digunakan prinsip pemindahan arti, tidak semata-mata digunakan penerjemahan kata demi kata, atau kalimat demi kalimat, karena setiap bahasa bagaimanapun eratnya pertalian antara keduanya (antara bahasa sumber dan bahasa sasaran), ternyata memiliki struktur masing-masing, bahkan kata yang mirip kemungkinan artinya telah mengalami perubahan. Dalam hal ini bisa dikemukakan bahwa, terjemahan atau alih aksara adalah satu usaha pemindahan suatu bahasa sebagai bahasa sumber ke bahasa lain sebagai bahasa sasaran yang pada hakekatnya berarti memindahkan isi yang terkandung dalam kulit bahasa sumber ke dalam kulit bahasa sasaran

(bandingkan Tuti Munawar, 1991). Jadi hanya mungkin kita tafsirkan dalam pembatasan bahasa, zaman, genre, dan karyanya itu sendiri (Robson, 1978: 34). Penyajian transliterasi dan terjemahan ditulis ke samping, pada demi pada disertai nomor urut secara khusus (setiap pupuh) dan nomor urut pada secara keseluruhan.

#### 2.2 Transliterasi Teks

#### I. PUPUH SINOM (16 pada)

- 001. (01) Kuring diajar nyarita, tapi basa langkung la'ip, nyaritakeun nu baheula, Ki Ganda sareng Ki Sari, jeung rakana sareng rai, saderek tunggal sasusu, geus lawas teu patepang, geus kitu tuluy papanggih, barang amprok tuluy sasalaman.
- 002. (02) Eh Kakang hatur bagea, eta caturna Ki Sari, naha Kakang lawas pisan, ayeuna Kakang papanggih, iraha Kakang nya sumping, ayeuna katimu timana nya ngumbara, geus lawas hanteu papanggih. Kai Ganda ngawalon, saparan-paran.
- 003. (03) Kakang kuring atoh pisan, ayeuna Kakang papanggih mangga Kakang geura dahar, tilam sono jisim kuring, prak dahar raka jeung rai, di bale papayun-payun, jeung bari sasauran, duaan pademit-demit, Kai Sari pok nanya ka Kai Ganda.
- 004. (04) Kang rai hayang uninga, lampah poe anu dihin, reujeung kalakuanana, geura popoyan geura kuring, reujeung dewana teh deui, eta poe anu tujuh, Ki Ganda seug popoyan, Kang raka man nya pamanggih, tapi duka mun salah Kakang pagahan.
- 005. (05) Mimitina poe Ahad, eta anu dihin, Sarangenge lakuna mah, dewa Badak ceuk wong alim, reujeung poe Senen deui, dewana ge meureun lauk, lakuna oge kembang, ki Sari nyarita deui, bener temen rempag jeung pamanggih kula.

- 006. (06) Jeung eta poe Salasa, mangga Kakang wejang deui, sareng Rebo sakalian, Ki Ganda nyarita deui, Salasa lakuna deui, seuneu basa Kakang kitu, dewana meureun oray, Rebo mega nu dilangit, dewa macan kitu panggih pun Kakang.
- 007. (07) Kemis raspati ngaranna, eta teh lakuning angin, dewana manuk ngarana, Juma'ah lakuning cai, seug haturan Kai Sari, dewana eta pisaur, Ki Ganda ngawalonan, bangkong dewana di cai, sapatotos reujeung pamanggih kaula.
- 008. (08) Poe Saptu eta Kakang, sumangga popoyan deui, sim kuring hayang uninga, saur Ki Ganda deui, Saptu mah lakuning bumi, Ki Sari pok deui matur, naon dewana Kakang, sumangga pihatur deui, dewa monyet kitu pamanggih pun Kakang.
- 009. (09) Seug Ki Sari sasalaman, sapatotos jeung sim kuring, kuring sok hayang uninga, deukeutna jeung jisim kuring, poe anu tujuh geuning, di mana enggonna campuh, reujeung badan kaula, hayang uninga kang rai, Kai Ganda tidinya tuluy popoyan.
- 010. (10) Mimitina poe Ahad, ahadiat ngan sahiji, lakuna lakuning soca, ayana sahiji ati, anu matak ngan sahiji, nya eta nyataning enur, Senen mah dina manah, ayana dina ati sir, kanyataan nu disebut awak urang.
- 011. (11) Ki Sari deui nyarita, sapatotos jeung sim kuring, Salasa naon nyatana, Ki Ganda ngalahir deui, Salasa lakuning geni, di urangna dina napsu, sipatna ki amarah, cicing dina bayah deui, bijilna mah tina cepil duanana.
- 012. (12) Rebo kanyataan, nya eta roh idopi, nya eta jenengan urang, jeung Kemis lakuning angin, lain angin kumbang leutik, lain angin Barat liuh, angin jatining napas, hanteu kandeg beurang peuting, mun ngarandeg tinangtu jagatna ruksak."

- 013. (13) Ki Sari atoh kacida, sapatotos jeung sim kuring, jeung eta poe Juma'ah, Kakang popoyankeun deui. Ki Ganda nyarita deui, Juma'ah nya hanteu jauh, cai eta nyatana, lain cai tina pasir, reujeung lain karacak cai susukan.
- 014. (14) Lain cai geledegan, lain cai anu asin, eta lain cai hujan lain seuseupan nu asin, lain sagalaning cai, lain pancuran ci susu, cai nu saenyana, dingarankeun cai mani, wadi mani maningkem jadi salira.
- 015. (15) Reujeung deui Saptu tea, eta teh lakuning bumi, lain taneuh anu gempal, lain taneuh porang pasir, lain taneuh nu karikil, lain taneuh beureum gunung, lain taneuh sagala, kanyataan bumi jisim, ngan sakitu rai pamanggih pun Kakang.
- 016. (16) Seug Ki Sari sasauran, Sapatotos jeung sim kuring, pamanggih kuring nya eta, Ki Ganda sareng Ki Sari, jeung rakana sareng rai, duaan patingareluk, hidayat temen urang, jeung dulur papanggih deui, ngan hadena urang hanteu kasamaran.

## II. PUPUH ASMARANDANA (24 pada)

- 017. (01) Ngan aya sual saeutik, sumangga geura teangan, aya kolot tacan baleg, hanteu nyaho diurusan, anggeus kolot bongkak pisan, leumpangna ge mani ngeluk, sumangga geura manahan.
- 018. (02) Cikal jadi bungsu deui, bujang anakna sawidak, endog hayam kongko ongko, kuya paeh katiisan, nu lumpuh ngideran jagat, hileud cai neureuy gunung, parahu ngeueum di darat.
- 019. (03) Heran ku siloka deui, pireu matak katorekan, nu cebol di lebak jero, sirahna ngungkulan mega, sumangga geura manahan, jongkotna aya di puhu, cicing bari lulumpatan.

- 020. (04) Lumpat tarik liwat saking, tapi teu obah awakna, sim kuring sok heran bae, eta nu kitu petana, nyumput buni dinu caang, lamun Kakang tacan timu, sayaktosna tacan Islam.
- 021. (05) Ki Ganda ngalahir deui, Adi sumangga popoyan, sabab Kakang mah teu hartos, Ki Sari tuluy popoyan, mun ku Kakang teu kapendak, eta teh nyataning elmu, ayana dina salira.
- 022. (06) Lain papan lain tulis, lain kur'an lain kitab, teangan tulisan dewek, montong neangan nu anggang, ngarampaan nu teu aya, montong nakol anu jauh, montong lampar nu di seja.
- 023. (07) Taneuh diruang ku bumi, cai ditangung ku hujan, sangu pananggungna congcot, eta siloka kaula, poma ku Kakang teangan, jeung aya seuneu kaduruk, sara ngenge kapoyanan.
- 024. (08) Kapal tilelep ka langit, bangkong ngaheumheum liangna, pilih jalma anu nyaho, teu jauh jeung eta, aran sejen bae pernahna, eta ieu reujeung itu, enyana meureun sarua.
- 025. (09) Pun Kakang tacan ngaharti, poma rai geura wejang, pun kakang kaliwat bodo. Ki Sari tuluy popoyan, nyatana dat jeung sipat teh, Nabi Muhammad rasul, di mana enggonna nyata.
- 026. (10) Allah jeung pangeran deui, pangandika ning Yang Sukma, poma-poma kudu nyaho, kana salira Muhammad, eta teh nyatana Allah, sabab eta hanteu jauh, kaula Gusti teu beda.
- 027. (11) Beda hanteu beda deui, keretas jeung bobodasna, leuwih deukeut Pangeran teh, tinanding jeung beu heung urang, deukeut ka Pangeran, tinanding urang jeung irung, deukeut mungguhing Pangeran.

- 028. (12) Upama panon deui, nu hidung jeung bobodasna, eta abe anggang keneh, sababna aya antara, nu hideung jeung bobodasna, eta dingaranan jauh, sabab aya antara.
- 029. (13) Tangkal Teureup jeung Kelewih, eta teh taya bedana, upama kembang Jaksi teh, eta meureun jeung seungitna, eta teh tara papisah, poma Kakang masing timu, Gusti teh reujeung kaula.
- 030. (14) Upama dalang keur calik, nyanghareupan ka ki wayang matak aya dalang oge, sababna aya dalangna, da moal jumeneng wayang, eta upamana kitu, Gusti teh reujeung kaula.
- 031. (15) Lamun Kakang nyembah muji, nya muji kutan ka saha, lamun nyembah ka Yang Manon, eta teu warna teu rupa lain sarua jeung urang, sembah urang hanteu puguh, anggur montong sakalian.
- 032. (16) Teu puguh anu dipuji, batan nu ahli sare'at, ngandelkeun kitabna bae, lapad pake kaulinan, ngaji batal reujeung haram, mawa iteuk dikeketruk, mawa tasbeh digamparan.
- 033. (17) Ari ngomong bari dikir, sakecap alhamdulillah, tapi tacan Islam keneh, ngan Islam bangsa sare'at, pedahna anggeus netepan, ngomongkeun siksaan kubur, naraka reujeung sawarga.
- 034. (18) Jalma kapahung sakali, nyarita ganjaran siksa, nyatana mah hanteu nyaho, nyaritakeun dat jeung sipat, asmana reujeung ap'alna, nyaritakeun Kanjeng Rosul, Muhammad Allah Pangeran.
- 035. (19) Nyatana hanteu kapanggih, nu matak sasar kacida, matak Kakang kudu nyaho, ulah sok katotonggoyan, sababna teu acan Islam, Islam soteh bangsa hukum, nyatana mah tacan Islam.
- 036. (20) Ki Ganda seug tuluy nangis, cipanon cumalimba. Adi Kakang kumaha bae, Kakang pi-islameunana. Sasaur-

- an dumareuda, seug bari nagkeup harigu. Lamun kitu Kakang lebar.
- 037. (21) Kakang ngaji tileuleutik, sembahiyang tibubudak, jakat pitrah tibareto, lebar temen badan Kakang. Adi Kakang teh pagahan, anu sanyataning elmu, sing nyaah ka badan Kakang.
- 038. (22) Ki Sari nyarita deui, hanteu beunang lalawora, teu beunang dipake ngomong, sabab lain jajampean, da lain lapad kalimah. Bisi aya nu ngadangu, sababna eta larangan.
- 039. (23) Nu mati teu mawa isim, nu ilang teu mawa lapad, nu tilar teu mawa jampe, eta ngan mawa sahadat, da lain sahadat lapad, nu pupus teu mawa elmu, anu kabawa ngan iman.
- 040. (24) Reujeung lamun ngandung ilmi, nya kudu sabar tawekal, jeung deui ulah munapek, ngunek-ngunek panasaran, kudu pasrah ka Pangeran, kudu alus nganggo elmu, ganti ku sabar tawekal.

## III. PUPUH KINANTI (21 pada)

- 041. (01) Masing inget ku piwuruk, sadayana murangkalih, sing pada nyaho ka awak, meureun nyaho ka Yang Widi. Lamun nyaho ka awakna, eta nu dua perkawis.
- 042. (02) Awak lahir masing tangtu, masing awas nya ningali, awak batin sing waspada, ningali terus jeung ati, lahir batin hanteu beda, nyatana meureun di lahir.
- 043. (03) Lahir upamana kitu, dalang wayang reujeung kelir, dalang anut ka ki wayang, wayangna anut ka kelir, kelirna ngomong sorangan, kabeh geus aya di kelir.
- 044. (04) Dingaranan bangsa luhur, diangken paesan jati, jadi tilu wujud eta, hiji pangheulana kadim, kaduana kadim mukdas, katiluna mukdas kadim.

- 045. (05) Eta upamana kitu, dalang wayang reujeung kelir, dalangna ge wujud moal, wayangna wujud birahi, kelirna acan sabita, kabeh ge wujud birahi.
- 046. (06) Nabi wali mu'min kitu, kabeh ge meureun pandeuri, kudu ningali ka awak, masing awas nya ningali, eta sampurnaning tingal, moal kahalangan deui.
- 047. (07) Roh idopi jeneng agus, rohani badanna deui, pilih jalma nu uninga, sapuluh mo aya hiji, lamun teu guguru heula, da moal nyaho ti kadim.
- 048. (08) Lamun hanteu nyata agus, ka Pangeran keur di lahir, jaga-jaga ku katingal, poek medem buta rajin, lamun teu nyaho di dunya, jaga-jaga ku kapanggih.
- 049. (09) Lamun rek neangan elmu, ulah jauh nya ningali, sing nyaho ka rupa urang, eta rupa nu sajati, ulah salah nya angkenan, sing waspada nya ningali.
- 050. (10) Nya ningal ruhiat agus, masing awas nya ningali, upama ningali bulan, eukeur wanci tengah peuting, eta sakitu awasna, nya ningali ka Yang Widi.
- 051. (11) Lumaku lungguh jeung Rosul, nya lindih jeung para nabi, ucap lampah nya hakullah, pangambung katilu cepil, paningal ma'ripatullah, badanna badan rohani.
- 052. (12) Lamun jalma teu guguru, lampahna tuturut munding, mana bae nu nyarita, kadinya miluna deui, rual-reol salawasna, hanteu aya nu dicangking.
- 053. (13) Arek nanya da geus sepuh, rasana geus bisa ngaji, pedah geus loba kitabna, arek nanya da geus harti, naon anu rek ditanya, da elmu loba di kami.
- 054. (14) Kitab nahu reujeung usul, eta geus aya di kami, takarub durat tasripan, amal jurumiah tapsir, babu samarkandi durat, kabeh ge anggeus di aji.

- 055. (15) Pangrasana ngan sakitu, pikirna teu deui, eta mah da elmu kitab, lain bawaeun ka ahir, eta kitab malai-kat, lain kitab Maha Suci.
- 056. (16) Ari kitab ing Yang Agung, tulis manusa sayakti, eta kitab anu nyata, eta bawaeun ka ahir, mun kitu gagal kacida, teu nyaho katulis diri.
- 057. (17) Wiwitan aksara sepuh, mimiti aksara alip, alamna ge ahadiat, tacan aya bumi langit, tapi alip anggeus nyata, eta nu nyata mimiti.
- 058. (18) Lamun dipees jadi bu, mun jeer jadi bi, mun jabar meureun jadi ba, jadi bakal bumi langit, dijeer jadi sadia, aya bitis aya biwir.
- 059. (19) Lahir batin eta kitu, upamana be jeung alip, diduakeun moal beunang, saperti lahir jeung batin, kitu deui dat jeung sipat, teu beunang dipisah deui.
- 060. (20) Nabi Muhammad jeung Rasul, aya beurang aya peuting, aya Allah jeung Pangeran, aya nyawa aya jisim, aya roh aya jasadna, nyatana mah ngan sahiji.
- 061. (21) Upama damar hurung, caangna jadi sahiji, kumaha peta papisah, eta lahir reujeung batin, upama lisan jeung sora, upama kaula gusti.
- 062. (22) Lamun loba nu diaku, jadi ngarancabang teung, nya kudu arah satunggal, tunggalna jadi sahiji, kitu tekad nu utama, gula amisna hiji.

#### IV. DANGDANGGULA (21 pada)

063. (01) Saenyana nu jeneng pribadi, anu dua-dua ning sarua, ngan dat reujeung sipat oge, ari nyatana teu jauh, nya Muhammad Allah sajati, hanteu aya anu lian, duanana kitu, nya Muhammad nya Pangeran, sayak-

tosna napsiah dewekna geuning, nu Jenengna sorangan.

- 064. (02) Tara jauh jeung rupana deui, jeung ngaranna cara tatangkalan, akarna nya kitu keneh, papagan geutah, pucuk, tangkal keneh ngaranna kai, tongtolangna eta nangka, buahna nya kitu, kabeh teu aya lianna, siki nangka hatena reujeung jarami, kabeh oge eta nangka.
- 065. (03) Eta kitu sangkan jadi hiji, patekadan upama tambaga, dicampur emas nu aheng, eta tuluy dibaur, dihijikeun sangkanna dalit, laleungit jenengannana, tambaga geus laput, ngaran emas geus teu aya, jadi sirna ngaran dua jadi hiji, ngalih jenenganna.
- 066. (04) Mun teu kitu pantes moal tepi, ka elmuna batan seh Birawa, tapana di gunung Gede, nguping omong manuk tilu, nu sahiji manuk Galatik, kadua manuk Titiran, tilu manuk Puyuh, seug manuk Titiran nanya kanu dua, Puyuh maneh jeung Galatik, kumaha panarima.
- 067. (05) Ceuk Galatik Pamarima kuring, ka Juragan kuring arek nyembah, ka Juragan tarima teh, masing juraganna jauh, moal burung nyembah, sim kuring sumawona lamun aya, tekad kuring kitu, jeung deui lamun geus pisah, jeung kurungan ku kami moal ditolih, sabab hirup sorangan.
- 068. (06) Kami hirup hanteu make Gusti, ngan sorangan kadua kurungan, hanteu make Hiyang Manon, tibarang inget ge kitu, kami hirup teu make Gusti, tibarang sorangan, kadua jeung kurung, lamun kitu kodariah, ceuk Titiran, hirup hanteu make Gusti, nyembah kanu teu aya.
- 069. (07) Titiran teh seug nyarita deui, Kakang Puyuh kumaha aya tekad, pedah urang dimumule, seug Kakang geura

- ngawangsul, puyuh seug ngawangsul deui, kaula mah tara nyembah, mun Juragan jauh, nyembah soteh ka nu aya, mun teu aya keur naon bet nyembah deui, nyembah kanu teu aya.
- 070. (08) Reujeung deui mun teu betah kami, kurungan teh meureun di babawa, sabab nyaah kurungan teh, reujeung obah usik hirup, eta oge keresa Gusti, kaula mah teu ngangkenan, kumaha Yang Agung, kula teu ngalalangkungan, narimakeun obah usik kersa Gusti, kitu tekad Kaula.
- 071. (09) Ki Purkutut eta ngomong deui, Kakang Puyuh mun kitu nya tekad, ka jabariah eta teh, jeung eta mamawa, kurung, ridu temen ngajingjing-jingjing, beurang peuting dibabawa, kitu meureun ridu, reujeung eta patekadan, jadi sirik kua-kieu kersa Gsuti, jadi sirik ngaranna.
- 072. (10) Wujud dua mun kitu ceuk kami, dat jeung sipat, Gusti jeung Kaula, papisah padewek-dewek, lamun kitu hanteu campuh, teu sampurna nyawa jeung jisim, puyuh malikkeun deui basa, nyuhunkeun piwuruk Titiran eta ngomongna, mun kaula hanteu arek nyembah deui, da meureun geus sarua.
- 073. (11) Nya Juragan eta enya kuring, teu beda nya kurungan nya kula, tekad hiji keneh, jeung mun rek pupus, kurungan teh seug jadi leutik, antara sagede kacang, seug dipacok tuluy, dijadikeun wujud tunggal, tuluy leungit pulang ka jamanna tadi, asal euweuh bet aya.
- 074. (12) Seh Birawa ngadengekeun tadi, eukeur tapa nyaur dina manah, bener omongan manuk teh, bongborong tara pajauh, jeung rupana sadana deui, bener omongan Titiran, tembangna Purkutut, jadi anu tinggal, sirna kabeh roh, nyawa, sukma jeung jisim, pulang ka kudratullah.

- 075. (13) Kolot bongkok teu nyaho dikawin, ka tungkulkeun ku tatakrama, sunat pardu pake ngomong, sembahi-yang unggal waktu, enya eta jadi pipinding, puasa reu-jeung sidekah, jakat pitrah kitu, hanteu jadi kasenangan, anu tonggoy cirina tacan kaharti, kusabab teu kapendak.
- 076. (14) Kolot linglung eta kitu deui, hanteu pegat dipake omongan,elmuna beuki ngaranjah, tata lapad nu ditunggu, hanteu guguh anu dicangking, cirina hanteu uninga, katungkul ku waktu, jalma tara daek nanya, ceuk nu bisa rasana mah geus kaharti, enyana mah teu acan.
- Q77. (15) Daluangna aya sapadati, jeung teu pegat hukum nu dibawa, batal haram pake ngomong, beuki heubeul seug kapahung, iman tohid pake ngawih, maripat pake nyarita, seg beuki kapahung, Kaula Gusti Pangeran, seug ngomongkeun eta sembah reujeung puji, eta nu lalawora.
- 078. (16) Dat jeung sipat pake ngomong deui, asma ap'al pake kaomongan, beuki panjang sirik bae, ngomongkeun para Rarasul, Nabi Wali dipake ngawih, maripat keur kasauran, nya beuki kapahung, ngandel teuing kana beja, euweuh gawe ngucapkeun Kaula Gusti, anggur sarean.
- 079. (17) Tara kitu anu anggeus leuwih, anggeus tunggal aya nu sarua, jeung sarua lampahna ge, tapi loba anu bingung, kerna kitu rea pipinding, ditaksirna lain eta, tapi enya kitu, anu ngarasa kaula, enya eta pikiran nu cupet ati, kanyaho bodo pisan.
- 080. (18) Lamun maneh anggeus hirup, poma ulah rek ngarasa ilang, leungit jeung ragana kabeh, ulah aya dina kubur, ulah rek ngabedakeun pati, anu anggeus bisa ilang, tangtu bisa hurip, lamun bisa eta ilang, ilang soteh upamana anu hurip, sakersana kawasa.

- 081. (19) Lamun maneh eta seug caringcing, geura nanya pihape Pangeran, masing saenyana maneh, ceuk anu saenyana maneh, ceuk anu sawareh kitu, Iman tohid, maripat geuning, eta pihape Pangeran, wali mumin kitu, da milu kapihapean, enya eta jawaban nu maih sirik, hanteu datang ka enyana.
- 082. (20) Pangrasana eta iman, tohid, jeung maripat kabeh geus sarua, geus leungit eta sakabeh, geus sirna eta sakitu, euweuh anu tinggal sahiji, reujeung anu katitipan, kabeh oge mampus, nabi wali teu katingal, leungit kabeh euweuh nu tinggal sahiji, eta suwung ngaranna.
- 083. (21) Dingarankeun Hiyang Maha Suci, dingaranan eta warna-warna, da ku roh idopi oge, reujeung roh eta teh kitu, reujeung napi isbatna deui, nyatana mah masing awas, eta teh nya kitu, jeung paesanana sirna, hanteu aya jatina suwung teh teuing, ulah mundur ti dunya.

### V. PUPUH DURMA (22 pada)

- 084. (01) Tembang durma caritana suluk eta, poma-poma balik deui, memeh aya urang, bapa ge masih bujang, indung eukeur lanjang leutik, urang di mana, ayana urang nya cicing.
- 082. (02) Lamun euweuh bakal urang rupa, moal lamun euweuh geuning, reujeung lamun aya, sababna tacan rupa, ewuh teu beunang dipikir, sabab teu aya, euweuh sajeroning tulis.
- 086. (03) Dina lapad kitab oge hanteu aya, moal aya dina dalil, mun teu guru heula, guruna kanu enya, ulah pedah bisa ngaji, seug diguruan, eta teh moal kapanggih.

- 087. (04) Kapanggihna kudu kanu ngaji rasa, nya eta meureun kapanggih, nu ahli tarekat, eta ge moal aya, hakekat moal kapanggih, kudu maripat, nya eta meureun kapanggih.
- 088. (05) Kapanggihna kudu meunang ngaririhan, sababna moal kataksir, eta teh eyana, dinu belewuk pisan, sabab diaranan sihir, ku sarerea, siga nu teu boga pikir.
- 089. (06) Elmu tea elmu sihir anu enya, lampahna nu kupurkapir, batal reujeung haram, sabab eta pipinding, Islamna indallah geuning, kapir indanas, lampahna ngapeskeun di diri.
- 090. (07) Anu Islam ngarasakeun wujud tunggal, tunggalna jadi sahiji, teu aya antara, eta reujeung Pangeran, rupana Pangeran geuning, amajanullah, usik malik jadi puji.
- 091. (08) Leuleumpangan eta muji ka Pangeran, eureunna gejadi puji, diuk jeung nangtungna, ngan muji ka Pangeran, ngomong seurina ge muji, jeung sasarean, hudangna ge jadi puji.
- 092. (09) Eta kitu lampah nu ahli maripat, sagalana jadi puji, teu aya nu lian, ngan muji ka Pangeran, sababna Pangeran geuning, jauh teu anggang, ngaruket napel na diri.
- 093. (10) Mana kitu kumaha lampahna jalma, tangtuna meureun kapanggih, lamun tekad anggang, tangtu moal kapendak, lamun tekad deukeut geuning, meureun kapendak, nya eta jeung Maha Suci.
- 094. (11) Reujeung deui eta lamun geus kapendak, poma ulah arek dengki, ka pada kaula, atawa popoyokan, nyeung seurikeun kanu lian, langsung nya ucap, sirik atawana pidik.

- 095. (12) Ujub riya takabur nya lalampahan, poma-poma ulah teuing, lampah panasaran, jeung ngunek-ngunek manah, kudu beresih nya pikir, nya kudu bisa, ngangeunahkeun ati jalmi.
- 096. (13) Lamun ngeunah tangtu ngarasakeun ngeunah, engkena meureun kapanggih, lamun henteu ngeunah, kapanggih moal ngeunah, sababna teu beda deui, ngan sejen rupa, sejen jeung wayangna deui.
- 097. (14) Dalangna mah kabeh ge meureun sarua, anu matak ulah pidik, lampah sisirikan, kanu gede hidayat, jeung pedah hidayat leutik, mun kitu manah, nya sirik ka Maha Suci.
- 098. (15) Poma-poma nu kitu geura singkahan, sababna keresa Gusti, urang teh ngumbara, eta kersa Pangeran, nincak kana jagat Sagir, geus dijangjian, hade jeung gorengan deui.
- 099. (16) Anu hade meureun jangji urang, anu goreng kitu deui, eta jangji urang, bagja reujeung cilaka, nu matak ulah sok sirik, sok ngagorengan, jadi ka Yang Widi.
- 100. (17) Lamun hade eta ka pada kaula, jadi hade ka Yang Widi, lamun ngagorengan, jadi goreng ka Allah, mana hirup kudu mikir, ulah sok mungpang, ka indung ka bapa deui.
- 101. (18) Lamun mungpang eta kakolot-kolotna, dorakana lahir batin, sababna lantaran, urang ti dinya medal, enya kersa Kanjeng Gusti, eta jalanna, eta teh kudu gumati.
- 102. (19) Ulah pedah urang asak panemuna, atawana pedah rajin, jeung ka guru urang, guru nu saenyana, eta ge nya kitu deui, matak doraka, guru teh upama Gusti.

- 103. (20) Reujeung deui ka guru matak doraka, eta teh tilu perkawis, nu wajib disembah, jeung eta ratu urang, eta ge nya kitu deui, matak doraka, poma ulah arek wani.
- 104. (21) Mun geus euweuh eta indung bapa urang, aya deui anu wajib, eta ganti bapa, dulur nu pangkolotna, kitu soteh mun kapanggih, jeung panemuna, bisa mapatahan deui.
- 105. (22) Ka nu ngora lamun bisa mapatahan, eta elmu nu sayakti, bisa mapatahan, matak wajib disembah, lamun kolot tacan ngarti, nya wajib nanya, bijil omongan rek ngaji.

### VI. PUPUH MIJIL (22 pada)

- 106. (01) Kacarita kakangna jeung adi, bapana geus kolot, maneh Agus geura masantren, maneh ulah tonggoy teuing ulin, sing boga pangarti, da bapa geus sepuh.
- 107. (02) Nya masantren maneh ka nu alim, ka pasantren gerot, seug ti dinya geus laleumpang kabeh, ngan bapana nu tinggal di bumi, anakna arindit, leumpangna geus jauh.
- 108. (03) Anggeus datang ka pasantren nepi, ngajina garetol, anggeus heubeul bararisa kabeh, anggeus heubeul pararindah deui, kakangna jeung adi, ti dinya pajauh.
- 109. (04) Seug papisah kakangna jeung adi, neangan paguron, indung bapana anggeus paraeh, anggeus heubeul diajar ngajina, heubeulna digurit, genep welas taun.
- 110. (05) Adina mah teu masantren deui, seug tuluy ngalantong, kakangna mah di pasantren keneh, ngan ngaji reujeng ibadah deui, puasa jeung ta dim, hanteu petot waktu.

- 111. (06) Ti pasantren Kakangna mah balik, kitabna digotong, nu dijugjug ngan imahna bae, adina oge nya kitu deui, nganclong bae balik, imahna dijugjug.
- 112. (07) Datang bareng kakangna jeung Adi, duanana sono, naha Adi manan papisah teh, di pasantren ngarepngarep Adi, bet hanteu kapanggih, jeung Kakang teu tepung.
- 113. (08) Naha Adi manan teu kapanggih, ti mana nya nganclong. Kuring nyaba teu terus masantren, sukur pisan ayeuna kapanggih, ayeuna sim kuring, nyuhunkeun piwuruk.
- 114. (09) Hayang nyaho Islam nu sajati, kuring tacan ngartos, duh Adi kutan hirup teh hese, dosa urang sakuriling bungking, kabeh nyiksa diri, lamun urang pupus.
- 115. (10) Carek kitab nu nuduhkeun geuning, nu sakarat komo, jeung dipesat nyawana urang teh, nu mesat Malaikat Ijrail, liwat saking nyeri, nu sakarat kitu.
- 116. (11) Tinanding jeung urang disisit, tujuh kali rocop, sakitu ge eta mending keneh, lamun ilang di kubur di bumi, liwat saking nyeri, disiksa dikubur.
- 117. (12) Panon poe eta datang deui, tujuh pada mencrong, tuluy datang anu rek nyiksa teh, huntu luhur ngagaris ka bumi, huntuna pabeulit, nu handap ka luhur.
- 118. (13) Socana ge siga arek bijil, saupama goong, jeung paneunggeul liwat saking gede, beuratna eta sarebu kati, ngaranna teh geuning, Kirun Wanakirun.
- 119. (14) Seug diteunggeul liwat saking nyeri, awak urang nganclong, burakrakan saawak urang teh, tuluy urang dihirupkeun deui, geus ditanya deui, seug urang dipukul.

- 120. (15) Jeung dicekel sungut urang deui, sangkanna molongo, dihuapan timah ajur keneh, hanteu meunang hanteu daek deui, nanah reujeung getih, dititah diuyup.
- 121. (16) Seug haturan ayeuna Kang Rai, sarta bari mondo, susah temenan awak Kakang teh, ngaji kitab eta beurang peuting, matak nganyenyeri, teu matak rahayu.
- 122. (17) Lamun kitu teu milu Kang Rai, elmu Kakang awon, nyilakakeun eta pangarti teh, ari tekad panarima kuring, matak guru ilmi, sok hayang rahayu.
- 123. (18) Jeung dipesat eta nyawa kuring, muga ulah kalakon, manan kuring guru elmu oge, siksa kubur sing ulah kapanggih, jeung ulah kapanggih, Kirun Wanakirun.
- 124. (19) Susah temen Kakang bisa ngaji, masantren keur naon, mun teu bisa eta ngaji oge, sakaratna eta meureun nyeri, diruang ka bumi, disiksa di kubur.
- 125. (20) Jeung teangan kuburan nu yakti, sing datang ka nyaho, ulah Kakang hanteu nyaho bae, ulah ngaran kaluat di bumi, ku Kakang sing kapanggih, awak Kakang lebur.
- 126. (21) Reujeung Kakang cing teangan deui, nu nyiksa sing nyaho, wanakirun teh di mana bae, ayeuna eta masing kapanggih, lamun teu kapanggih, disiksa di kubur.
- 127. (22) Jeung pikiran dingarankeun mati, nu mati teh naon, anu milih naonana bae, anu ilang naonana deui, dingarankeun balik, ayeuna geus mucung.

### VII. PUPUH PUCUNG (17 pada)

128. (01) Tuluy tungkul ka Adina bari nyaur, seug Adi pagahan pedah Kakang hanteu nyaho, narimakeun Kakang eleh nya panemu.

- 129. (02) Enya bae Kakang eta anggeur sepuh, kudu dipapagahan, Kakang mah rek nurut bae, montong inggis Kang Rai geura popoyan.
- 130. (03) Kitu soteh sim kuring ngurugan gunung, nguyahan sagara, nyiduh ka langit kuring teh, tapi poma ulah pake kasauran.
- 131. (04) Moal aya pedahna ngomongkeun, ulah lalawora, teu beunang dipake guyon, lamun anu nanya saenyana.
- 132. (05) Lamun manggih pecah dada tugel hulu, lamun teu kitu mah, ulah diberean nyaho, kerna kitu elmu teh eta larangan.
- 133. (06) Elmu tea saperti manuk Tikukur, teu jauh ti rupa, sadana ge kitu keneh, jeung Galatik sadana oge tiktikan.
- 134. (07) Silokana kembang jeung Bangbara Tunggul, mana nu ngawula, mana bae nu anut teh, moal temen kembang tara leuleumpangan.
- 135. (08) Mana bae pikiran eta nu anut, mun Bangbara moal, nya hurip sorangan bae, tapi eta nu anut meureun sarua
- 136. (09) Bangbara teh mun teu nyeuseup moal hirup, tapi enya eta, bangbara anu anut teh, eta kitu silokana awak urang.
- 137. (10) Allah tea jeung Muhammad hanteu jauh, manan dijenengan, Nabi panutan eta teh, saenyana Allah anut ka Muhammad.
- 138. (11) Geus sampurna rasa Allah reujeung Rasul, geus aya kaula, nginjeum diinjeuman bae, eta kitu Gusti teh reujeung kaula.

- 139. (12) Seug rakana tuluy nangis bari tungkul, jadi naha Kakang, mun teu panggih jeung Rai teh, geus kamanah eta teh meureun ku Kakang.
- 140. (13) Reujeung deui Kakang teh kuring mihatur, lamun imah-imah, Kakang anggeus boga ewe, jeung kumaha nya ngangken ka pamajikan.
- 141. (14) Reujeung kawin di masigit mana kitu, sarta nu nyaksian, saha anu ngawinkeun teh, reujeung deui walina teh eta saha.
- 142. (15) Seug Kakang ti dinya tuluy ngawangsul, walina mitoha, kawin di masigit gede, nu ngawinkeun wawakil panghulu landrat.
- 143. (16) Seug adina ti dinya tuluy ngawangsul, lamun kitu gagal, kawin ngan di dunya bae, lamun kitu moal nepi ka aherat.
- 144. (17) Tapi eta neangan jalma sapuluh, pantes moal nya, lamun urang neangan teh, kalah pegat lamun teu guguru heula.

## VIII. PUPUH MAGATRU (16 pada)

- 145. (01) Jalma tea tangtu kudu boga guru, da moal nyaho ti kadim, kudu mindeng ruang-riung, reujeung batur nu geus ngarti, ulah sore ngajolopong.
- 146. (02) Ulah rasa urang teh geus boga elmu, meureun eta aya deui, jalma teu beunang ditangtu, aya anu siga rajin, tapi teu aya kanyaho.
- 147. (03) Lamun aya nu badami pada sepuh, ngadengekeun bari cicing, ulah ngomong tambuh-tambuh, mun aya nu teu kaharti, pok ngomong bari tataros.

- 148. (04) Nu sawareh siga rajin hade semu, ari ngomong jeg nu alim, siga anu hade elmu, siga nu nyaho teh teuing, diantepan tuluy ngobrol.
- 149. (05) Ka sasama lelewa teh ngan rek nguyup, jalma ngan kalah ka ginding, tanjak-tunjuk jeg nu becus, jalma teu manggih pangarti, karepna hayang diogo.
- 150. (06) Jeung cirigih ngomongkeun nu hanteu puguh, upama nu hade ilmi, ulah gagabah nya saur, nya eta kudu dipahing, goreng ucap teu rumaos.
- 151. (07) Lamun kitu gagalna nu boga elmu, rasana hanteu diaji elmu tea hanteu jauh, kabeh di awakna geuning, pangeusi awakna jongkot.
- 152. (08) Kabeh oge di urang anggeus karumpul, dingding jalal aras korsi, aras mahsar anggeus kumpul, loh kalam masrik jeung magrib, tapi eta kudu nyaho.
- 153. (09) Malaikat Ijrail eta nya kitu, Isropil nya kitu deui, Minkail ge moal jauh, jeung malaikat Jabrail, meureun pada boga enggon.
- 154. (10) Geura pikir kabeh oge pada pupus, lamun Ijrail sahiji, meureun ewuh sarta ripuh, da loba anu sahiji, moal bisa elak-elok.
- 155. (11) Reujeung deui eta Kirun Wanakirun, eta teh nya kitu deui, purah nanya nu di kubur, eta oge deui, kabeh oge boga enggon.
- 156. (12) Kudu nyaho di urangna masing tangtu, kudu waspada di lahir, ulah ngomong tamba luput, saenyana teu kaharti, ngomong soteh tamba pogog.
- 157. (13) Seug kakangna ana pok barina nyaur, Adi popoyankeun deui, Kakang teh bet pada ewuh, adina seug ngomong deui, teu beunang dipake ngomong.

- 158. (14) Suluk Sunda eta teh moal ngawuruk, ngan urangna kudu mikir, ulah atoh ku sakitu, nya kudu neangan deui, ulah sok resepan ngomong.
- 159. (15) Kanyataan eta teh kudu diurus, ulah sok salah mangarti, ulah pedah anggeus sepuh, ku maneh tacan kaharti, rasana asa dipoyok.
- 160. (16) Lain kitu upama nu jadi sepuh, ulah sok kalah kabelik, sumawonna nyapa-nyapu, ku anak incu nu leutik, eta matak mungkur omong.

# IX. PUPUH PANGKUR (18 pada)

- 161. (01) Pangkur anu kacarita, suluk Sunda ayeuna balikan deui, eta Kakang urang catur, bisi aya liwat, dibasakeun lapad Sirri Al Insannu, keris abus ka sarangka, eta nu lumrah teh teuing.
- 162. (02) Enyana mah lain eta, dingarankeun lapad Al Insanu Sirri, jadi sarangka nu abus, geura manah ku Kakang, tapi eta loba-loba anu nyebut, warangka manjing curiga, enyana mah teu kapanggih.
- 163. (03) Jalma kumaha tekadna, nu dipuhit tangtuna meureun kapanggih, sababna eta Yang Agung, da meureun sipat Rahman, dalilna teh nya Wajida Wajidahu, sapatemen tinemenan, sapagoroh-goroh deui.
- 164. (04) Lamun tekadna teu aya, dina kubur tangtuna nya meureun leungit, tatapi leungit teu puguh, kumarambang di dunya, manan loba eta dingarankeun nyurup, loba anu kasurupan, ngarancana anak rabi.
- 165. (05) Nu muhit ka Betal Mukdas, enya eta jajantung anu dipuhit, jagana di dalem kubur, laleungit sakabehna, anu tinggal ngan kari ati jajantung, sababna eukeur di dunya, muhit ati sanubari.

- 166. (06) Lamun eukeur di dunyana, Betal Mamur enya eta nu dipuhit, jagana di dalem kubur, eta tinggal sirahna, hanteu lebur sabab panemuna kitu, lamun tekad di dunyana, muhitna kana ati sir.
- 167. (07) Jadi cai di kuburna, eta anu muhit kana ati esir, teu saat saumur-umur, reujeung lamun muhitna, roh Idopi jadi bresih dina kubur, reujeung lamunna narima, badanna badan jasmani.
- 168. (08) Nyawa rohani nya eta, eta tangtu jagana meureun kapanggih, jadi langgeng dina kubur, teu meunang pancabaya, jiga sare ngalonjor saumur-umur, sabab kitu panemuna, tekadna sahiji-hiji.
- 169. (09) Lamun eta narima, persambungan reana opat perkawis, persambungan ti Hiyang Agung, ti indung jeung ti bapa, malaikat pada milu nyambung-nyambung, eta mun kitu tekadna, jagana meureun kapanggih.
- 170. (10) Dina kubur paburisat, pisah-pisah tangtuna sahiji-hiji, satekadna eta kitu, Pangeran sipat Rahman, warnawarna panemuna hanteu tangtu, Gusti Allah sipatna Murah, dan meureun diturut deui.
- 171. (11) Ulah mangeran nu lian, enya mangeran kudu ka Maha Suci, ka Pangeran anu Agung, tapi kudu waspada, ulah samar ulah mangmang ka Yang Agung, da Kakang teu kahalangan, kudu waspada ka diri.
- 172. (12) Lamun ngaranan awakna, Maha Suci eta jadi kupurkapir, lamun tekadna nya kitu, awakna jadi Allah, ulah pisan da eta lain Yang Agung, kudu waspada ka rupa, tapi lain Maha Suci.
- 173. (13) Manan ewuh ngangaranan, lamun ngangken ka awakna Maha Suci, eta jadi jalma kupur, sabab lain awak, sing waspada tulis diri.

- 174. (14) Masing bisa ngumbah awak, saupama saperti nu ngumbah peujit, kudu bisa miceun caduk, mun ngumbah saluarna, ti jerona dikosokan meureun bau, ngumbah kudu ti jerona, eta teh kudu dibalik.
- 175. (15) Kumaha malikeunana, moal temen bet bisa malikkeun peujit, ulah seubeuh teuing nyatu, cegah sare jeung dahar, sawatara cegah sahwat reujeung napsu, sarta jeung elmuna pisan, kitu anu ngumbah diri.
- 176. (16) Lamun teu kitu petana, kalak bongkok awakna moal beresih, anu lumrah eta sepuh, sapedah sok sembah-yang, sahadat solat netepan unggal waktu, eta ngan bersih di luar, sapedah sok reman mandi.
- 177. (17) Unggal waktu teuteuleuman, gura-giru sieuneun kaburu ahir, dikir Satarian ngunggut, kaliwat tuluy kala, rasa hutang gura-giru tuluy naur, geus kalampah tumaninah, rasana anggeus beresih.
- 178. (18) Ari sore pupujian, Rasulullah Muhammad anu dipuji, dumukna mah hanteu puguh, nyebut Allah Pangeran, eta oge jongokna mah hanteu puguh, ngan nurutan kana beja, nu sepuh nu anom deui.

### X. PUPUH SINOM (17 pada)

- 179. (01) Geus lumrah nu mamatahan, nu baheula nu kiwari, ngan sakitu panghadena, enyana mah kudu sidik, kajeun hanteu bisa ngaji, supaya hade panému, hade nya panarima, ka sasama ulah julig, kudu asih eta ka pada kaula.
- 180. (02) Geus puguh nya ka sasama, ka budak ge ulah wani, ulah sapedah ka anak, ulah sok nyaluntang teuing, pangeranana mah sami, kabeh oge meureun kitu, lampah jalma utama, kudu waspada ka diri, mun geus kitu entong susah ngaji.

- 181. (03) Lampah anu ngaji tea, kudu datang ka ngajinis, mun katam kudu katampa, eta lampah anu ngaji, lamun ngaji teu ngajinis, santri ngan kalah ka gundul, dipake pacarian, ngan jajaluk jeung musapir, unggal poe seug dipake kauntungan.
- 182. (04) Unggal poe milemburan, mawa iteuk nyoren badi, leumpang tungkul lalaunan, brek cingogo pok musapir, mun teu dibere balik, pikirna mani nguluwut, pikirna mah nyarekan, teu inggis nyebutkeun kapir, jalma eta pangangena ngan sipatna.
- 183. (05) Jaga Sia ka naraka, Sia teungteuingeun teuing, aing bakal ka sawarga, da aing mah bisa ngaji, ngomongna barina balik, lamun kitu santri luput, omonganana sorangan, ujub pedah bisa ngaji, ngajina mah hanteu datang ka jinisna.
- 184. (06) Kitab sagala diambah, manggih nu anyar diaji, parandene moal beak, dibanding keusik basisir, masih keneh rea ilmi, caritana moal tutup, sagara datang ka saat, dipake ninyuhan mangsi, tatangkalan geus beak dipake kalam.
- 185. (07) Kitabna mah tacan beak, ngan lamun masantren deui, ulah sok katotonggoyan, lamun anggeus bisa balik, jeung eta lamun dipikir, neangan hatena kangkung, canir bangban, kalah bongkok moal manggih, manuk ngapung neangan tapak di handap.
- 186. (08) Heulang ngalayang diudag, kalangkangna nu kapanggih, jinisna mah hanteu beunang, baraya heubeul teh teuing, ruketna kaliwat saking, pasanggrok tacan patepung, nu euweuh diteangan, nya meureun moal kapanggih, pangeran mah dibabawa mawa-mawa.
- 187. (09) Sawareh nu ngangaranan, Pangeran di luhur langit, carek anu cacarita, kahalangan tujuh lapis, carek nu sawareh deui, Pangeran mah hanteu jauh, aya di

- awang-awang, jadi beurang jadi peuting, ceuk sawareh Allah teu di luhur teu di handap.
- 188. (10) Eta teu puguh enyana, kabeh ge tuturut munding. nu sawareh eta jalma, jampe tobat nu diaji, aya nu sahiji deui, ngan neangan jampe pupus, nyampean dina pinggang, pinggang dieusian cai, pamuradan eta teh jeung pameradan.
- 189. (11) Pamuracan warna-warna, pameradan kitu deui, sarua jeung jampe tobat, eta ge nya kitu deui, pirang-pirang nya pamanggih, hanteu sapatotos kitu, kabeh ge jampe ilang, sanyatana tapi lain, bororaah nu ilang aya jampena.
- 190. (12) Ari anu saenyana, nu matak sampurna diri, lain elmu pameradan, ari caturna Ki Sari, eta bororaah teuing, anu ilang bisa nyebut, eling ka jajampean, engkakengkak hanteu eling, manan eta dingaranan kalahiran.
- 191. (13) Ulah atoh pedah bisa, nya kudu neangan deui, neangan jatining ora, reujeung kanyataan Rasul, reujeung jatining Allah, jeung jatining lahir batin, mun geus timu entong susah ngaji kitab.
- 192. (14) Rakana seug sasauran, seug Adi tuduhkeun deui, eta masing saenyana, Rai popoyankeun deui, lamun Kakang tacan ngarti, jatining suwung nya kitu, jatining ora eta, ieu sahadat sajati, kanyataan iman ge nya eta pisan.
- 193. (15) Jatining Pangeran eta, Rasulullah eta geuning, Nabi Muhammad nya eta, ieu lahir itu batin, Allah oge eta geuning, teu jauh eta jeung itu, ieu ge nya sarua, sakitu pamanggih kuring, ngan sakitu Kakang teu aya lajengna.
- 194. (16) Sakitu ge kuring eta, beunang mikir beurang peuting, nurun tina suluk Jawa, tapi ku kuring disalin, sangka-

- na loba nu ngarti, anak incu ulah bingung, anu teu ngarti Jawa, manan disundakeun deui, tatapina didangding teu puguh pisan.
- 195. (17) Poma-poma ka sadaya, kanu pada keur berbudi, ulah rek sagala wayah, wantu ieu rasa kuring, ceuk kuring anu teu ngarti, nu teu nyaho kana elmu, ngaos ieu wawacan poma-poma kudu rikip, ulah pisan ditembangkeun loba jalma.

#### 2.3 Terjemahan Teks

#### I PUPUH SINOM (16 pada)

- 001. (01) Saya belajar bercerita, tetapi bahasa sangat sederhana, menceritakan masa lalu, Kiai Ganda dengan Kiai Sari, kakak beradik, saudara satu ibu, sudah lama tidak bertemu, sudah bertemu lalu bersalaman.
- 002. (02) Hai kakak salam bahagia, itu ceritanya Kiai Sari, mengapa kakak lama sekali, sekarang kakak ketemu, kapan kakak datang, mengembara dari mana, sudah lama tidak bertemu, Kiai Ganda menjawab, berjalan tanpa tujuan.
- 003. (03) Kakak saya sangat gembira, sekarang kakak ketemu, silakan kakak makan, salam kangen dari saya, mari makan kakak dengan adik, di balai berhadap-hadapan, sambil berbicara, berdua diam-diam, Kiai Sari bertanya kepada Kiai Ganda
- 004. (04) Adik ingin mengetahui, kelakuan hari yang lebih dahulu, dengan kelakuannya, lekas beritahukan kepada saya, dengan dewanya, itu hari yang ketujuh, Kiai Ganda memberitahu, kakak menemuinya, tetapi tidak tahu kalau salah kakak nasehati.

- 005. (05) Mula-mula hari minggu, itu hari yang lebih dulu, matahari berlakunya, dewa Badak kata orang yang beriman, dengan hari senin lagi, dewanya juga ikan, berlakunya juga bunga, Kiai Sari bercerita lagi, benar sekali sesuai dengan penemuan saya.
- 006. (06) Dan itu hari Selasa, silakan kakak menasehati lagi, dan rabu sekalian, Kiai Ganda bercerita lagi, Selasa berlakunya kembali, api rusa kakak begitu, dewanya barangkali ular, Rabu mega yang ada di langit, penemuan kakak dewanya harimau.
- 007. (07) Kamis Raspati namanya, itulah berlakunya angin, dewanya burung namanya, Jumat berlakunya air, baiklah untuk Kiai Sari, dewanya itu perkataan, Kiai Ganda menjawab, kodok dewanya di air, setuju dengan penemuan saya.
- 008. (08) Hari Sabtu itu kakak, silakan beritahukan lagi, saya ingin mengetahui, kata Kiai Ganda Sabtu itu berlakunya bumi, Kiai Sari berkata lagi, apa dewanya kakak, silakan cerita lagi dewanya kera begitu penemuan kakak.
- 009. (09) Baiklah Kiai Sari bersalaman, sesuai dengan saya, saya ingin mengetahui, dekatnya dengan saya, hari yang ketujuh itu, di mana tempatnya berpadu, dengan badan saya, ingin mengetahui adiknya, Kiai Ganda dari sana terus memberitahukan.
  - 010. (10) Mula-mulanya hari Minggu, martabat hanya satu, kelakuan mata, adanya satu ati, menyebabkan hanya satu, yaitu ternyata cahaya, Senin pada hati, adanya dalam perasaan batin, kenyataannya yang disebut badan kita.
  - 011. (11) Kiai Sari bercerita lagi, setuju dengan saya, Selasa apa nyatanya, Kiai Ganda menjawab lagi, Selasa berlakunya api, adanya dalam napsu, sifatnya ki amarah,

- diam pada bayah lagi, keluarnya dari kedua belah telinga.
- 012. (12) Rabu kenyataannya, yaitu roh idopi, yaitu nama kita, dan kamis berlakunya angin, bukan angin kumbang kecil, bukan angin barat *liuh*, angin *jatining* napas, tidak berhenti siang malam, kalau berhenti jagatnya rusak.
- 013. (13) Kiai Sari sangat gembira sekali, setuju dengan saya, dan itu hari Jumat, kakak memberitahukan lagi, Kiai Ganda bercerita lagi, Jumat tidak jauh, air itu nyatanya, bukan air dari bukit, dan bukan air yang jatuh dari atap rumah atau sungai.
- 014. (14) Bukan air rimba belantara, bukan air yang asin, itu bukan air hujan, bukan mengisap yang asin, bukan bermacam-macam air, bukan pancuran *cinyusu*, air yang sebetulnya disebut air mani, wadi mani manikem jadi tubuh.
- 015. (15) Dengan Sabtu itu, itu berlakunya bumi, bukan tanah yang gempal, bukan tanah pasir yang liat, bukan tanah yang kerikil, bukan tanah merah dari gunung, bukan bermacam-macam tanah, kenyataannya dunia isim, hanya sekian adik penemuan kakak.
- 016. (16) Baiklah Kiai Sari bercerita, setuju dengan saya, penemuan saya yaitu, Kiai Ganda dengan Kiai Sari, dengan kakak dan adiknya, berduaan saling menunduk, Hidayat teman kita, dengan saudara bertemu lagi, hanya kita tidak kesamaran.

# II. PUPUH ASMARANDANA (23 pada)

017. (01) Hanya ada persoalan sedikit, silakan mencarinya, ada orang tua belum dewasa, tidak tahu di urusan, sudah tua renta, jalannya juga sambil menunduk, silakan dipikirkan.

- 018. (02) Sulung jadi bungsu lagi, jejaka anaknya enam puluh, telur ayam berkokok, kura-kura mati kedinginan, yang lumpuh mengelilingi dunia, ulat air memakan gunung, perahu terendam di darat.
- 019. (03) Heran oleh teka-teki lagi, tidak bisa berbicara, memekakan telinga orang cebol di lembah dalam, kepalanya menyamai mega, silakan coba pikirkan, janggutnya ada di puhu diam sambil berlari.
- 020. (04) Lari cepat sekali, tetapi tidak berubah badannya, saya suka kaget, yang begitu kejadiannya, bersembunyi ditempat yang terang, kalau kakak belum ketemu, sebetulnya belum Islam.
- 021. (05) Kiai Ganda menjawab lagi, adik silakan memberitahu, sebab kakak belum mengerti, Kiai Sari terus memberitahu, kalau oleh kakak tidak ketemu, itu nyatanya ilmu, adanya di badan.
- 022. (06) Bukan papan bukan tulis, bukan Quran bukan buku, mencari tulisannya aku, jangan mencari yang jauh, meraba yang tidak ada, jangan memukul yang jauh, jangan jauh yang dituju.
- 023. (07) Tanah dikubur oleh bumi, air dipikul oleh hujan, nasi pemikulnya *congcot*, itu teka-teki saya, supaya oleh kakak dicari, dan ada api kebakaran, matahari kesinaran.
- 024. (08) Kapal tenggelam ke langit, kodok memakan lubangnya, memilih manusia yang tahu, tidak jauh ini dan itu, hanya beda saja tempatnya, itu dan ini, betulnya mungkin sama.
- 025. (09) Kakak belum mengerti, harap adik segera nasehati, kakak terlalu bodoh, Kiai Sari terus memberi tahu, nyatanya zat dan sifat, Nabi Muhammad dan Rosul, di mana tempatnya nyata.

- 026. (10) Allah dan Tuhan lagi, sabda ning Yang Sukma begitu juga harus tahu, kepada Nabi Muhammad, itu nyatanya Allah, sebab tidak jauh, saya Allah tidak berbeda.
- 027. (11) Tidak ada bedanya antara kertas dengan putihnya, lebih dekat pangeran itu, daripada leher kita, lebih dekat ke Allah, daripada kita dengan hidung, dekat nyatanya Allah.
- 028. (12) Kalau mata lagi, yang hitam dengan yang putihnya, itu juga masih renggang, sebabnya ada jarak, yang hitam dengan yang putihnya, itu disebut jauh, sebab ada jarak.
- 029. (13) Pohon teureup dan kelewih, itu tidak ada bedanya, seperti bunga jaksi, umpama dengan harumnya, itu tidak terpisah, oleh kakak harus ketemu, Allah itu bersama kita.
- 030. (14) Umpama dalang lagi duduk, menghadapi wayang sebab ada dalang juga, sebabnya ada dalangnya, karena lahirnya wayang, itu umpamanya begitu, Allah itu bersama kita.
- 031. (15) Kalau kakak menyembah memuji, kalau memuji kepada siapa, kalau menyembah kepada Yang Maha Kuasa, itu tidak berwarna dan tidak berupa, bukan sama dengan kita, sembah kita tidak tentu, lebih baik jangan.
- 032. (16) Tidak tentu yang dipuji, juga yang akhli sareat, mengandalkan kitabnya saja, lapad dibikin permainan, mengaji batal dan haram, membawa tongkat ditekantekankan, membawa tasbeh di gamparan.
- 033. (17) Berbicara sambil zikir, satu kata Alhamdulillah, tetapi masih belum Islam, hanya Islam bangsa sareat, di-karenakan sudah sholat, menceritakan siksaan kubur, neraka dan suwarga.

- 034. (18) Manusia tersesat sekali, berbicara ganjaran siksa, nyatanya tidak tahu, menceritakan zat dan sifat, namanya dengan Af'alnya, menceritakan Kanjeng Rasul, Muhammad Allah Pangeran.
- 035. (19) Nyatanya tidak ketemu, yang menyebabkan sasar sekali, sebab itu kakak harus tahu, jangan tenangtenang, karena belum Islam, Islam juga bangsa hukum nyatanya belum Islam.
- 036. (20) Kiai Ganda terus menangis, air matanya tergenang, adik kakak bagaimana, kakak di-Islamkannya, berkata terbatas-batas, sambil menaruh kedua belah tangan di dada, kalau begitu kakak sayang.
- 037. (21) Kakak mengaji sejak kecil, sembahyang sejak kanakkanak, zakat fitrah sejak dulu, sayang benar badan kakak, adik itu kakak memberi nasihat, yang sebetulnya ilmu, semoga sayang ke badan kakak.
- 038. (22) Kiai Sari berbicara lagi, tidak bisa sembarangan, tidak bisa dipakai berbicara, sebab bukan mantra, dan bukan lapad kalimah, jangan sampai ada yang mendengar, sebab itu dilarang.
- 039. (23) Yang meninggal tidak membawa doa, yang menghilang tidak membawa lapad, yang mati tidak membawa doa, itu hanya membawa sahadat, dan bukan sahadat lapad, yang meninggal dunia tidak membawa ilmu, yang terbawa hanya iman.
- 040. (24) Kalau mengandung ilmu harus bersabar, dan lagi jangan munafik, merasa dendam penasaran, harus pasrah kepada Allah, harus bagus memakai ilmu, ganti oleh bersabar diri.

## III. PUPUH KINANTI (21 pada)

- 041. (01) Harus ingat kepada pepatah, semuanya anak-anak, harus tahu kepada badan, pasti tahu kepada yang Maha Kuasa, kalau tahu kepada badannya, itu yang dua perkara.
- 042. (02) Badan lahir sudah pasti, pasti awas melihatnya, badan batin pasti waspada, melihat terus dengan hati, lahir dan batin tidak berbeda, ternyata pasti di lahir.
- 043. (03) Lahir seupamanya begitu, dalang wayang dan kelir, dalang taat kepada wayang, wayangnya taat kepada kelir, kelirnya berbicara sendiri, semuanya sudah ada di kelir.
- 044. (04) Disebut bangsa tinggi, diakui nisan jati, jadi tiga wujud itu, pertama kadim, keduanya kadim mukdas, ketiganya mukdas kadim.
- 045. (05) Itu seandainya begitu, dalang wayang dengan *kelir*, dalangnya pun tidak terwujud, wayangnya berwujud berahi, kelirnya belum *sabita*, semua juga berwujud berahi.
- 046. (06) Nabi walimumin, semua juga barangkali belakangan, harus melihat ke badan, harus hati-hati melihatnya, itu sempurnanya melihat, tidak terhalangi lagi.
- 047. (07) Roh idopi dan Agus, rohani badannya lagi, memilih manusia yang mengetahui, sepuluh tidak ada satu, kalau tidak berguru dulu, karena tidak tahu dari kadim.
- 048. (08) Kalau tidak nyata Agus, ke Allah waktu di lahir, nanti juga kelihatan, gelap gulita, kalau tidak tahu di dunia, nanti-nanti bertemu.

- 049. (09) Kalau mau mencari ilmu, jangan jauh melihat harus tahu ke warna kita, itu warna yang sejati, jangan salah mengakui, harus dapat melihat dengan mata batin.
- 050. (10) Sungguh melihat ruhiat Agus, harus terang melihatnya, seperti melihat bulan, waktu tengah malam, begitu terangnya, sungguh melihat kepada Yang Maha Kuasa.
- 051. (11) Berjalan diam dengan Rasul, bersama para Nabi, perkataan dengan kelakuannya hakullah, badannya badan rohani.
- 052. (12) Kalau manusia tidak berguru, kelakuannya menuruti orang lain, mana saja yang berbicara ke sana ikutnya lagi, kulak-kelok selamanya tidak ada pegangan.
- 053. (13) Mau nanya sudah tua, perasaannya sudah bisa mengaji, sebab sudah banyak kitabnya, mau bertanya sudah mengerti, apa yang mau ditanya, sebab ilmu banyak di kita.
- 054. (14) Buku ilmu basa dan buku yang berjenis-jenis permulaan pengajaran Agama Islam itu sudah ada di saya, Takarub durat tasripan, amal jurumiah tafsir, babu samar kandi durat, semuanya sudah diaji.
- 055. (15) Perasaannya hanya begitu, pikirannya tidak ada lagi, itu karena ilmu kitab, bukan untuk dibawa ke akhir, itu kitab Malaikat, bukan kitab Maha Suci.
- 056. (16) Maha kitab ing Yang Agung, tulis manusia sayakti, ini kitab yang nyata, ini untuk dibawa ke akhir, kalau begitu gagal sekali, tidak tahu diri pribadi.
- 057. (17) Mula-mula hurup tua, pertama hurup alip, alamnya juga anadiat, belum ada bumi langit tetapi alip sudah ada, itu yang pertama ada.

- 058. (18) Kalau *dipees* menjadi bu, jikalau *dijeer* menjadi bi, kalau dijabar barangkali ba, jadi akan menjadi bumi langit, dijeer menjadi sedia, ada betis ada bibir.
- 059. (19) Lahir batin begitu, seandainya be dan alip, dibagi dua tidak bisa, seperti lahir dan batin, begitu juga zat dan sifat, tidak bisa dipisah lagi.
- 060. (20) Nabi Muhammad dan Rasul, ada siang ada malam, ada Allah dan Tuhan, ada nyawa dan jasad, ada roh ada tubuh, nyatanya hanya satu.
- 061. (21) Seperti lampu menyala, terangnya menjadi satu, bagaimana isyarat berpisah, itu lahir dan batin perkataan dengan suara, umpama saya Tuhan.
- 062. (22) Kalau banyak yang diakui, jadi bercabang-cabang, harus berarah satu, tunggalnya menjadi satu, begitu tujuan yang utama, gula dengan manisnya bersatu.

### IV. PUPUH DANGDANGGULA (21 pada)

- 063. (01) Sebetulnya yang berpangkat sendiri, yang keduaduanya sama, hanya zat dan sifat saja, maka kenyataannya tidak jauh, sungguh Muhammad Allah sejati, tidak ada yang lain, keduanya begitu, baik Muhammad maupun Tuhan, sebetulnya napsu akunya juga, yang berpangkat hanya sendiri.
- 064. (02) Tidak pernah jauh dengan warnanya lagi, dan namanya seperti pepohonan, akarnya begitu juga, kulit kayu, getah daun muda, masih pohon, namanya kayu, buah nangka yang masih muda, itu nangka, buahnya begitu, semuanya tidak ada yang lain, biji nangka hati dan jerami, semuanya juga nangka.
- 065. (03) Itu semua supaya menjadi satu, tujuan umpama tembaga, dicampur dengan emas ajaib, lalu dicampur, di-

- satukan supaya bersatu, menghilang namanya, tembaga sudah terbenam, nama emas sudah tidak ada, menjadi hilang, nama dua menjadi satu, pindah namanya.
- 066. (04) Kalau begitu pantas tidak sampai, ke ilmunya Seh Birawa, tapanya di gunung Gede, mendengar cerita tiga burung, yang satu burung Gelatik, kedua burung Perkutut, ketiga burung Puyuh, lalu burung Perkutut bertanya kepada kedua burung, Puyuh dan Gelatik, bagaimana pendapatnya.
- 067. (05) Kata Gelatik, pendapat saya, kepada tuan saya akan menyembah, kepada tuan menerima itu, walaupun tuannya jauh, pasti menyembah saya, begitu kalau ada, maksud saya begitu, dan lagi kalau sudah berpisah, dan badan jasmani oleh kami tidak dilihat, karena hidup sendiri.
- 068. (06) Kami hidup tidak memakai Gusti Allah, hanya sendiri kedua badan jasmani, tidak memakai yang melihat Tuhan, mulai ingat sudah begitu kami hidup tidak memakai Gusti Allah, mulai ingat sendiri, kedua dengan badan jasmani, kalau begitu kodaniah, kata burung perkutut, hidup tidak memakai Gusti Allah, menyembah kepada yang tidak ada.
- 069. (07) Burung Perkutut lalu berbicara lagi, tujuan kakak puyuh, karena kita menyelenggarakan, silahkan kakak menjawabnya, Puyuh lalu berkata lagi, saya tidak menyembah, kalau juragan jauh, menyembah itu kepada yang ada, kalau tidak ada, untuk apa menyembah lagi, menyembah kepada yang tidak ada.
- 070. (08) Dan kalau tidak kerasan lagi kami, badan jasmani itu mungkin dibawa, karena sayang jasad jasmani itu, dan bergerak hidup, itu juga kehendak Tuhan, kita tidak mengaku, bagaimana Yang Maha Kuasa, saya tidak melebihi, menerima hidup kehendak Tuhan, begitu maksud saya.

- 071. (09) Burung Perkutut berkata lagi, kakak Puyuh kalau begitu maksudnya, kepada Jabariah itu dan itu membawa badan jasmani, membawa barang banyak, sehingga harus mempergunakan kedua belah tangan, siang malam dibawa, begitu menyusahkan, dan itu tujuan, menjadi iri begitu begini kehendak Tuhan, jadi iri namanya.
- 072. (10) Kalau begitu kata kami berbentuk dua, zat dan sifat, Tuhan dan saya, masing-masing berpisah, kalau begitu tidak campur, tidak sempurna nyawa dan tubuh, Puyuh membalikkan lagi bahasa, meminta nasihat, Perkutut itu berkata, kalau kami tidak akan menyembah lagi karena sudah sama.
- 073. (11) Ya Tuan itu benar, tidak berbeda badan jasmani dan kami, maksud kami masih satu, dan bagaimana kalau mau meninggal, jasmani dan jasad itu menjadi kecil, antara sebesar kacang, lalu dipatuk dijadikan bentuk satu, lalu menghilang pulang ke jamannya tadi, asal tiada menjadi ada.
- 074. (12) Seh Birawa mendengarkan, sedang bertapa berkata dalam hatinya, betul kata-kata burung itu, bongborong tidak berjauhan, dengan rupa dan suaranya, betul perkataan Perkutut nyanyiannya perkutut, jadi tidak ada yang ketinggalan, hilang semua roh, nyawa, sukma dan tubuh, pulang ke kudrattullah.
- 075. (13) Tua renta tidak tahu menikah terbuai oleh tatakrama sunat parau dipakai berbicara, sembahyang setiap waktu, yaitu dijadikan dinding, puasa dan sedekah, jakat fitrah, tidak menjadi kebahagiaan, yang terlena cirinya belum mengerti, karena belum ditemukan.
- 076. (14) Begitu juga orang tua pelupa, tidak putus dipakai cerita, ilmunya bertambah merusak, teratur lapad yang ditunggu, tidak tentu yang dipegang, tandanya

tidak mengetahui, terpukau oleh waktu manusia tidak mau bertanya, kata yang bisa rasanya sudah mengerti, sebenarnya belum.

- 077. (15) Kertasnya ada sepedati, dan tidak putus hukum yang dibawa, batal haram dipakai bahan omongan, bertambah lama lalu tersandung, iman tohid dipakai nyanyian, ma'ripat dipakai perkataan, lalu bertambah kesandung, kami Gusti Allah, lalu menceritakan sembah dengan puji, itu yang tidak hati-hati.
- 078. (16) Zat dan sifat dipakai berkata lagi, asma apal dipakai perkataan, bertambah panjang iri hati, menceritakan para rarasul, Nabi wali dipakai nyanyi, ma'ripat untuk perkataan bertambah tersasar, terlalu percaya pada kabar, tidak ada pekerjaan mengucapkan kawula gusti lebih baik cepat tiduran.
- 079. (17) Tidak pernah begitu yang sudah lebih, selesai satu ada yang sama, dan sama kelakuannya juga, tetapi banyak yang bingung, karena begitu banyak penghalang, disangkanya bukan, tetapi betul begitu, yang merasakan, yaitu pikiran yang hatinya sempit, ketahuan bodoh sekali.
- 080. (18) Kalau kamu sudah hidup, jangan sekali-kali merasa hilang, menghilang dengan tubuhnya semua, jangan ada pada kuburan, jangan mau membedakan mati, yang sudah bisa menghilang, pasti bisa hidup, kalau itu bisa menghilang, menghilang itu umpamanya yang hidup, kehendak Yang Maha Agung.
- 081. (19) Baiklah kalau kamu berhati-hati, coba tanyakan titipan Gusti Allah, harus bersungguh-sungguh kamu, kata yang sesungguhnya kamu, kata yang sebagian begitu, iman tohid, marifat, ternyata, itu titipan Pangeran, wali mu'min begitu juga, karena ikut tertitipi, yaitu jawaban yang masih sirik, tidak tiba pada kenyataan.

- 082. (20) Perasaannya iman, tohid dan ma'rifat itu semuanya sudah sama, sudah menghilang semua itu, sudah menghilang begitu, tidak ada yang tertinggal satupun, dengan yang ketitipan, semua juga mampus, Nabi wali tidak kelihatan, langit semua tidak ada yang tertinggal satu pun, itu tidak ada namanya.
- 083. (21) Dinamakan Yang Maha Suci, diberi nama itu macammacam, juga oleh roh idopi, dan roh itu begitu, akan tetapi isbatnya lagi, hendaknya terang penglihatan, itu begitu, dan nisannya menghilang, tidak ada jatinya, tidak ada apa-apa, kita di mana, adanya kita ya diam.

### V. PUPUH DURMA (22 pada)

- 084. (01) Nyanyian Durma itu ceritanya perlambang, buyabuya kembali lagi, sebelum ada kita, bapa juga masih jejaka, ibu sedang perawan kecil, kita di mana, adanya kita ya diam.
- 085. (02) Kalau tidak ada bahan kita tidak akan nyata, sebabnya belum nyata, sebabnya belum nyata, tidak bisa dipikir, sebab tidak ada, tidak ada dalam tulisan.
- 086. (03) Pada lapad buku juga tidak ada, tidak ada pada dalil, kalau tidak berguru dulu, gurunya kepada yang betul jangan karena bisa mengaji, lalau digurui, itu tidak akan ketemu.
- 087. (04) Menemukannya harus dengan mengaji rasa, itu barangkali bisa didapati, yang akhli tarekat, itu juga tidak akan ada, hakekat tidak menemukan, harus ma'rifat, yaitu barangkali menemukan.

- 088. (05) Menemukannya harus hasil menasehati, sebabnya tidak disangka, itu adanya, pada yang kotor dan penuh dengan debu, sebab diberi nama sihir, oleh semua, seperti yang tidak mempunyai pikir.
- 089. (06) Ilmu tersebut ilmu sihir nyatanya, kelakuan yang kapir, batal dan haram, sebab itu menghalangi, Islamnya indallah, kapir indanas, kelakuannya menghinakan di diri.
- 090. (07) Yang Islam merasakan wujud tunggal, tunggalnya jadi satu, tidak ada antara, itu dengan Gusti Allah, rupanya Gusti Allah, amajanullah, setiap gerak jadi puji.
- 091. (08) Berjalan-jalan sambil memuji Tuhan, berhentinya juga menjadi puji, duduk dan berdirinya, hanya memuji ke Tuhan, berkata tertawanya juga memuji, dan tiduran, bangunnya juga jadi puji.
- 092. (09) Begitu kelakuan yang akhli ma'rifat, segalanya menjadi puji, tidak ada yang lain, hanya muji ke Gusti Allah, sebabnya Tuhan, jauh tapi tidak jauh, bersahabat karib, melekat pada badan.
- 094. (10) Bagaimana kelakuan manusia, tentunya barangkali menemukan, kalau maksud jauh, tentu tidak akan menemukan, kalau maksud dekat, barangkali menemukan, yaitu dengan Tuhan.
- 094. (11) Dan lagi kalau sudah menemukan, jangan sekali-kali, iri hati, kepada sesama, atau menghina, mentertawa-kan kepada yang lain, langsung berkata, iri hati atau mengiri.
- 095. (12) Ujub ria takabur kelakuan, jangan sekali-kali kalakuan penasaran, dan dendam hati, harus bersih pikir, harus bisa, menggembirakan hari orang.
- 096. (13) Kalau enak tentu merasakan enak, nantinya barangkali menemukan, kalau tidak enak, akan menemukan

- tidak enak, sebab tidak beda lagi, hanya lain warna, lain dengan wayangnya lagi.
- 097. (14) Dalangnya itu semuanya barangkali sama, karena itu jangan iri hati, kelakuan iri hati,kepada yang besar rijki, dan karena rijki kecil, kalau begitu hati, iri hati kepada Tuhan.
- 098. (15) Hendaknya yang begitu dijauhi, karena kehendak Tuhan, kita itu mengembara, itu kehendak Gusti, menincak kepada dunia kecil, sudah dijanjikan, bagus dan jeleknya lagi.
- 099. (16) Yang bagus itu barangkali janji kita, begitu juga yang jelek, itu janji kita, bahagia dan celaka, oleh sebab itu jangan iri hati, suka menjelekkan, jadi jelek ke Tuhan.
- 100. (17) Kalau baik ke sesama kita, jadi baik ke Tuhan, kalau menjelekkan, jadi jelek ke Allah, karena itu hidup harus mikir, jangan suka membangkang ke ibu dan ke ayah lagi.
- 101. (18) Kalau melawan ke orang tua, durhakanya lahir batin, karena, kita dari sana keluarnya, memang kehendak Tuhan, itu jalannya, itu harus hati-hati.
- 102. (19) Jangan merasa bahwa kita pandai, atau karena rajin, dan kepada guru kita, guru yang sebenarnya, itu juga begitu, mengakibatkan durhaka, guru itu umpama Tuhan.
- 103. (20) Dan lagi ke guru mengakibatkan durhaka, itu tiga perkara, yang wajib disembah, dan itu raja kita, itu juga sama, mengakibatkan durhaka, jangan sekali-kali berani.
- 104. (21) Kalau sudah tidak ada orang tua kita, ada lagi yang wajib, pengganti ayah, saudara yang paling tua, jikalau menemukan, dan penemunya, bisa memberi nasihat lagi.

105. (22) Kepada yang muda bisa memberi nasihat, itu ilmu yang sejati, bisa menasihati, karenanya wajib disembah, kalau tua belum mengerti, wajib menanyakan, keluar katanya mau mengaji.

#### VI PUPUH MIJIL (22 Pada)

- 106. (01) Tersebutlah cerita kakak beradik, orang tuanya sudah tua, kamu Agus coba mesantren, kamu jangan banyak bermain, harus mempunyai ilmu karena ayah sudah tua.
- 107. (02) Kamu mesantren kepada orang yang beriman, kepesantren yang sudah mashur, lalu dari sana sudah berjalan semua, hanya ayahnya yang tinggal di rumah, anaknya pergi, berjalannya sudah jauh.
- 108. (03) Sudah datang ke pesantren, mengaji dengan rajin sekali, sudah lama bisa semua, sudah lama pindah lagi, kakak dan adiknya, dari sana berpisah.
- 109. (04) Lalu berpisah kakak beradik itu, mencari perguruan orang tuanya sudah meninggal, sudah lama belajar mengaji, lamanya dikarang, enam belah tahun.
- 110. (05) Adiknya tidak mesantren lagi, lalu terus melancong, kakaknya masih di pesantren, hanya mengaji dan beribadah, puasa dan ta'dim, tidak tinggal waktu.
- 111. (06) Dari pesantren kakaknya pulang, bukunya digotong, yang dituju hanya rumahnya saja, begitu juga adiknya, melancong pulang, menuju rumahnya.
- 112. (07) Datangnya sama-sama kakak dan adiknya, duaduanya kangen, kenapa adik sampai berpisah, di pesantren menunggu-nunggu adik, mengapa tidak menemukan, dengan kakak tidak bertemu.

- 113. (08) Mengapa adik tidak ditemukan, dari mana melancong, saya pergi tidak terus mesantren, terima kasih sekali sekarang bertemu, sekarang saya minta nasehat.
- 114. (09) Ingin mengetahui Islam yang sejati, saya belum mengerti, aduh adik tidak kusangka, hidup itu susah, dosa kita sekeliling, semuanya menyiksa diri, kalau kita meninggal.
- 115. (10) Menurut buku yang memberitahukan, lebih-lebih yang sekarat, dan ditarik nyawa kita, yang menarik malaikat Ijrail, sakit sekali, yang sekarat itu.
- 116. (11) Lebih-lebih dengan kita disisit, tujuh kali sakit, itu juga masih lebih baik, kalau mati di kubur di bumi, sakit sekali disiksa kubur.
- 117. (12) Matahari datang lagi, tujuh sama-sama melihat, lalu datang yang mau menyiksa itu, gigi atas menyinggung ke dunia, giginya tidak beres, gigi yang bawah ke atas.
- 118. (13) Matanya juga seperti mau keluar, seumpama gong, dan pemukulnya besar sekali, beratnya seribu kati, namanya, Kirun Wanakirun.
- 119. (14) Lalu dipukul sakit sekali, badan kita terpental, badan kita itu hancur bercerai-berai, lalu kita dihidupkan lagi, lalu ditanya lagi, lalu kita dipukul.
- 120. (15) Dan mulut kita itu dipegang, supaya berlubang, disuapi timah yang masih mendidih, tidak boleh tidak harus mau, nanah dan darah, disuruh diminum.
- 121. (16) Kemudian berkata sang Adik, duduk di lantai sambil membungkuk sebagai tanda hormat, susah benar badan kakak itu, mengaji buku itu siang malam, menyebabkan sakit hati, tidak menyebabkan selamat.

- 122. (17) Kalau begitu tidak ikut adik, ilmu kakak jelek, ilmu itu mencelakakan, kalau menurut saya, makanya berguru ilmu, ingin keselamatan.
- 123. (18) Dan ditarik nyawa saya, mudah-mudahan jangan dialami, makanya saya berguru ilmu, agar jangan sampai menemukan siksa kubur, dan jangan ditemukan, Kirun Wanakirun.
- 124. (19) Susah benar kakak bisa mengaji, untuk apa mesantren, kalau tidak bisa mengaji, sekaratnya sakit, dikubur oleh bumi, disiksa di kubur.
- 125. (20) Dan cari kuburan yang sesungguhnya, sampai mengetahui, jangan kakak tidak tahu, jangan nama kubur di bumi, oleh kakak harus ditemukan, badan kakak hancur.
- 126. (21) Dan kakak harus mencari lagi, yang menyiksa harus tahu, Wanakirun itu di mana, sekarang itu harus ditemukan, kalau tidak ditemukan, disiksa di kubur.
- 127. (22) Dan pikiran disebut mati, yang mati itu apa, yang memilih apanya, yang ilang apanya lagi, dinamakan pulang, sekarang sudah bermuka masam.

### VII. PUPUH PUCUNG (17 pada)

- 128. (01) Lalu menunduk ke adiknya sambil berkata, baiklah adik beri nasihat, karena kakak tidak tahu, kakak menerima kalah ilmu.
- 129. (02) Benar kakak ini sudah lebih tua, harus dinasehati, kakak mau menurut saja, jangan khawatir adik cepat beritahu.
- 130. (03) Begitu saya merasa menimbuni gunung, memberi garam ke laut, meludah ke langit, tetapi harap jangan dipakai perkataan.

- 131. (04) Tidak ada faedahnya membicarakan, jangan sembarangan, jangan dipakai permainan, kalau yang bertanya sebenarnya.
- 132. (05) Kalau menemukan pecah dada potong kepala, kalau tidak begitu jangan dibertahu, karena ilmu itu larangan.
- 133. (06) Ilmu itu seperti burung Perkutut, tidak jauh dari rupa, bunyinya juga begitu, dan Gelatik suaranya juga tik-tikan.
- 134. (07) Silokanya bunga dan Bangbara Tunggul, mana yang berbakti, mana yang menurut, tidak akan sesungguhnya bunga tidak berjalan-jalan.
- 135. (08) Mana saja pikiran yang menurut, kalau kumbang tidak, ya hidup sendiri saja, tetapi kalau yang menurut barangkali sama.
- 136. (09) Kumbang itu kalau tidak mengisap takan hidup tetapi yaitu, kumbang yang menurut itu, begitu silokanya badan kita.
- 137. (10) Allah dan Muhammad tidak jauh, karenanya nama, Nabi Junjungan, sebetulnya Allah menurut Muhammad.
- 138. (11) Sudah sempurna rasa Allah dengan Rasul, sudah ada hamba, pinjam meminjamkan, itu demikian Gusti dengan hamba.
- 139. (12) Kakaknya lalu menangis sambil menunduk, jadi mengapa kakak, kalau tidak bertemu dengan adik, sudah terpikir barangkali oleh kakak.
- 140. (13) Dan lagi Kakak saya memberitahukan, kalau berumah tangga, kakak sudah mempunyai bini, dan bagaimana mengaku ke bini.

- 141. (14) Dan menikah di mesjid mana, serta (siapa) yang menyaksikan, siapa yang menikahkan, dan siapa walinya.
- 142. (15) Lalu kakaknya menjawab, walinya mertua, nikah di mesjid besar, yang menikahkan wali penghulu landrat.
- 143. (16) Adiknya lalu menjawab, kalau begitu gagal, nikah hanya di dunia saja, kalau begitu tidak akan sampai ke aherat.
- 144. (17) Tetapi itu mencari manusia sepuluh, pantas tidak ada, kalau kurang mencari malahan putus kalau tidak belajar dulu.

## VIII PUPUH MAGATRU (16 pada)

- 145. (01) Manusia itu tentu harus mempunyai guru, karena tidak mengetahui dari kadim, harus sering berkumpul, dengan orang lain yang sudah mengerti, jangan soresore sudah tidur.
- 146. (02) Jangan merasa kita itu sudah mempunyai ilmu, barangkali ada lagi, manusia tidak bisa ditentukan, ada lagi, manusia tidak bisa ditentukan, ada yang seperti rajin, tetapi tidak mempunyai pengetahuan.
- 147. (03) Kalau ada orang tua-tua sedang berunding, mendengarkan sambil diam jangan berbicara sembarangan, kalau ada yang tidak mengerti, berbicara lah sambil bertanya.
- 148. (04) Yang sebagian seperti rajin berperangai baik, kalau berbicara seperti orang yang beriman, seperti yang baik ilmu, seperti yang mengetahui sekali, dibiarkan lalu berbicara.

- 149. (05) Kepada sesama kelakuannya hanya ingin mengisap, manusia yang hanya berpakaian bagus, menunjuknunjuk seperti yang bisa, manusia tidak menemukan ilmu, kemauannya ingin dimanja.
- 150. (06) Dan meninggikan diri membicarakan yang tidak tentu, umpama yang baik ilmu, jangan sembarangan berkata, yaitu harus dicegah, tidak merasa berkata buruk.
- 151. (07) Kalau begitu gagalnya yang mempunyai ilmu, perasaannya tidak dikaji, ilmu itu tidak jauh semua di badannya, badannya berisi jongkot.
- 152. (08) Semuanya juga di kita sudah berkumpul, dinding jalal aras kursi, aras maksar sudah kumpul, loh kalam masuk dan magrib, tetapi itu harus tahu.
- 153. (09) Begitu Malaikat Ijrail, begitu juga Isripil, Minkail juga tidak akan jauh, dan Malaikat Jabrail, barangkali sama-sama mempunyai kamar.
- 154. (10) Coba pikir semuanya juga sama-sama meninggal, kalau Ijrail hanya satu, barangkali ribut serta banyak kerja, karena banyak yang hanya satu, tidak bisa ke luar masuk.
- 155. (11) Dan itu Kirun Wanakirin, ia begitu juga, tukang nanya yang dikubur, itu juga begitu lagi, semuanya mempunyai kamar.
- 156. (12) Tentu kita harus mengetahui, harus waspada di lahir, jangan berkata salah, sebetulnya tidak dimengerti, berkata itu karena tidak berhasil.
- 157. (13) Baiklah kakaknya berkata, adik berilah nasihat lagi, kakak ini sedikit bingung, adiknya lalu berkata lagi, tidak bisa dipakai berkata.

- 158. (14) Suluk Sunda itu tidak akan mengajari hanya kita harus berpikir, begitu jangan merasa gembira, harus mencari lagi, jangan gemar berkata.
- 159. (15) Kenyataan itu harus membereskan, jangan salah mengartikan, jangan karena merasa sudah tua, oleh kamu belum dimengerti, perasaannya merasa dicela.
- 160. (16) Bukan demikian umpamanya kalau sudah tua, jangan mudah marah dan tersinggung, apalagi menyumpahi, kepada anak cucunya yang kecil, itu menyebabkan membelakang kata.

### IX PUPUH PANGKUR (18 pada)

- 161. (01) Pangkur yang disebut, suluk Sunda Kembali lagi, itu kakak kita ceritakan, kalau-kalau ada yang terlewat, disebut lapad sirri Al Insanu, Keris masuk ke sarung, itu yang sudah biasa.
- 162. (02) Sebetulnya bukan itu, diberi nama lapad Al Insanu Sirri, jadi sarung yang masuk, silahkan pikir oleh kakak, tetapi itu banyak sekali yang mengatakan, sarung masuk keris, kebenarannya tidak ditemukan.
- 163. (03) Manusia bagaimana masudnya, yang dimaksud tentunya di temukan, sebab itu Yang Agung, karena sifat Rahman, dalilnya yaitu wajida wajidahu, sapatemen-tinemen, sapagoroh-goroh.
- 164. (04) Kalau tujuannya tidak ada, di dalam kubur tentunya hilang, tetapi hilang tidak tentu, gentayangan di du nia, karena itu yang banyak disangka masuk dalam badan orang yang hilang semangat, banyak yang kemasukkan roh orang mati, merencanakan anak bini.
- 165. (05) Yang mempertuhan ke Betal Mukdas, yaitu jantung yang dipertuhan, kelak kemudian di dalam kubur,

- menghilang seluruhnya, yang tinggal hanya hati jantung, karena waktu di dunia, muhit batin.
- 166. (06) Kalau sedang di dunianya, Betal Ma'mur seolaholah yang dipertuhan, kelak kemudian di dalam kubur, hanya tinggal kepalanya, tidak hancur karena penemuannya, kalau tujuan di dunianya, muhitna ke hati sir.
- 167. (07) Jadi banjir di kuburnya, itu yang muhit kehati esir, tidak kering selama-lamanya, dan kalau menganggapnya, roh idopi jadi bersih, di dalam kubur, dan kalau menerima, badannya badan jasmani.
- 168. (08) Nyawa rohani yaitu, itu tentu kelak kemudian ditemukan, jadi kekal di dalam kubur, tidak mendapat celaka, seperti tidur terlentang selama-lamanya, sebab begitu penemuannya, tujuannya hanya satu.
- 169. (09) Kalau itu sudah menerima, persambungan banyak nya empat perkara, persambungan dari Hiyang Agung, dari ayah dan ibu, Malaikat ikut menyambung-nyambung, itu kalau begitu tujuannya, kelak kemudian ditemukan.
- 170. (10) Di dalam kubur kacau balau, terpisah satu-satu, tujuannya begitu, Tuhan bersifat rahman, macammacam penemuannya tidak tentu, Gusti Allah sifat murah, karena itu diturut lagi.
- 171. (11) Jangan bertuhan yang lain, bertuhan harus ke Maha Suci, ke Pangeran Yang Agung, tetapi harus waspada, jangan ragu-ragu dan bimbang ke Yang Agung, karena kakak tidak terhalangi, harus waspada ke badan.
- 172. (12) Kalau nama badannya, Maha Suci, itu jadi kupur kapir, kalau tujuannya begitu, badannya jadi Allah, jangan sekali karena bukan yang Agung, harus waspada, tetapi bukan Maha Suci.

- 173. (13) Karenanya membingungkan, kalau mengaku ke badannya Maha Suci, itu jadi manusia kupur, sebab bukan badan, harus waspada diri.
- 174. (14) Harus bisa membersihkan badan, seperti yang mencuci usus, harus bisa membuang tahi, kalau mencuci luarnya, dari dalamnya dikosongkan barang kali bau, mencuci harus dari dalamnya, dan harus dari dalamnya, dan harus dibalik.
- 175. (15) Bagaimana membalikannya, tidak mungkin bisa membalikan usus jangan terlalu banyak makan, cegah tidur dan makan, sementara cegah sahwat dan napsu, serta dari ilmunya, begitu yang mencuci diri.
- 176. (16) Kalau tidak begitu kelakuannya, sampai bongkok badannya tidak bersih, yang sudah biasa itu orang tua, karena suka sembahyang, sahadat solat tiap waktu, itu hanya bersih di luar, karena sering mandi.
- 177. (17) Tiap waktu mandi, cepat-cepat takut keburu akhir, dikir satarian ngunggut, terlewat waktu, merasa berutang, cepat-cepat lalu membayar, sudah dilakukan, rasanya sudah bersih.
- 178. (18) Kalau sore puji-pujian, Rasulullah Muhammad yang dipuji, tempat tinggalnya tidak tentu, menyebut Allah Pangeran, itu juga arahnya tidak tentu, hanya menuruti kabar, yang tua dan yang muda.

# X PUPUH SINOM (17 pada)

179. (01) Sudah lazim yang memberi nasihat, yang dahulu dan sekarang, hanya sekian yang paling bagusnya, benarnya harus yakin, biar tidak bisa mengaji, supaya bagus pendapat, bagus menerima, kepada sesama jangan mencelakakan, harus baik hati kepada sesama manusia.

- 180. (02) Sudah tentu kepada sesama, kepada anak anak juga jangan berani, jangan merasa karena kepada anak, semuanya juga begitu, kelakuan manusia utama, harus waspada ke badan, kalau sudah begitu jangan susah mengaji kitab.
- 181. (03) Kelakuan yang mengaji itu, harus sampai bisa, kalau tamat harus keterima, itu kelakuan yang mengaji, kalau mengaji tidak ada hasilnya, santri hanya sekedar gundul, dipakai pencaharian, hanya memintaminta dan mengemis, tiap hari dipakai mencari keuntungan.
- 182. (04) Tiap hari menyusuri desa, membawa tongkat dan badi, berjalan menunduk pelan-pelan, lalu berjong-kok meminta-minta, kalau tidak diberi pulang, pikirannya marah, tidak segan-segan menyebut kapir, manusia itu mengetahui hanya sifatnya.
- 183. (05) Kelak kemudian kamu ke neraka, kamu menyakiti sekali, saya akan ke sawarga, karena saya bisa mengaji, berkatanya sambil pulang, kalau begitu santri kosong perkataannya sendiri, merasa pandai karena bisa mengaji, mengajinya tidak ada hasilnya.
- 184. (06) Segala macam kitab dibaca, menemukan yang baru diaji, perasaannya tidak akan habis, jika dibandingkan dengan pasir pesisir, masih banyak ilmu, ceritanya tidak akan habis, lautan sampai kering, pepohonan sudah habis dipakai pena.
- 185. (07) Kitabnya belum habis hanya kalau mesantren lagi, jangan terlena, kalau sudah bisa pulang, dan lagi kalau dipikir, mencari hatinya kangkung, mencari kemalumaluan, sampai bungkuk tidak akan menemukan, burung terbang mencari bekas di bawah.
- 186. (08) Elang terbang dikejar, bayangannya yang ditemukan, elangnya tidak didapatkan, saudara lama sekali, ber-

sgui dane sahabat karib sekali, berhadapan tetapi belum berdana abag temu, yang tidak ada dicari, tentu tidak ditemukan, amatu ara Tuhan itu di bawa dan membawa, yang maga

- 187. (09) Sebagian yang memberi nama, Tuhan di Luhur langit, menurut yang bercerita, terhalangi tujuh lapis, menurut sebagian lagi, Tuhan tidak jauh, ada di awan, jadi siang jadi malam, kata sebagian Allah tidak di atas dan tidak di bawah.
- 188. (10) Itu tidak tentu kebenarannya, semuanya juga menurut cerita orang lain, yang sebagian manusia itu, doa tobat yang diaji, ada yang satu lagi, hanya mencari doa mati, memberi doa dalam cawan, cawan diisi air, pamuradan dan pameradan.
- 189. (11) Pamuradan bermacam-macam, pameradan begitu juga, sama dengan doa tobat, itu juga begitu, macam-macam penemuan, tidak setuju hati, semuanya doa hilang, kenyataannya tetapi bukan, jangankan yang hilang ada doanya.
- 190. (12) Kalau yang sebenarnya, yang menyebabkan sempurna badan, bukan ilmu pameradan, kalau kata Ki Sari, itu mustahil, yang hilang bisa berkata, ingat ke doadoa, bernapas dengan susah tidak ingat, karena itu diberi nama kelahiran.
- 191. (13) Jangan merasa gembira karena bisa, harus mencari lagi, mencari yang sesungguhnya, dan kenyataan Rosul, dan Allah yang sesungguhnya, dan lahir batin yang sesungguhnya, kalau sudah menemukan jangan susah mengaji kitab.
- 192. (14) Kakaknya lalu berkata, silakan adik beritahu, lagi, dengan sebenarnya, adik memberi nasihat lagi, kalau kakak belum mengerti, sesungguhnya yang tidak ada, ini sahadat sejati, yaitu kenyataan iman.

- 193. (15) Sesungguhnya Tuhan itu, Rasulullah, yaitu Nabi Muhammad, ini lahir itu batin, begitu juga Allah, tidak jauh ini dan itu, ini juga sama, sekian penemuan saya, hanya sekian kakak tidak ada lanjutannya.
- 194. (16) Demikian saya juga, hasil berpikir siang malam, meniru dari suluk Jawa, tetapi oleh saya diganti, supaya banyak yang mengerti, anak cucu jangan bingung, yang tidak mengerti Jawa, lebih baik disundakan lagi, tetapi di dangding tidak tentu.
- 195. (17) Perhatian kepada semua, kepada yang berbudi, jangan mau sembarang waktu, karena ini rasa saya, kata saya yang tidak mengerti, yang tidak tahu kepada ilmu, membaca wawacan ini harus diam-diam, jangan sekali dinyanyikan banyak orang.

## BAB III PENELUSURAN PENGARUH ISLAM TERHADAP NASKAH-NASKAH SUNDA

## 3.1 Pengantar

Ada yang perlu disinggung terlebih dahulu sebelum injak kepada uraian lebih lanjut, terutama sedikit menyangkut pokok-pokok pembicaraan ke arah pembahasan yang ditujukan kepada salah satu naskah yang bernafaskan keagamaan. Dalam sejarah penyebaran agama di Nusantara, khususnya di Pulau Jawa ini, Islam mengalami perkembangan yang cukup unik. Berdasarkan hal tersebut, maka perlu dikemukakan beberapa pembahasan yang diperkirakan telah melatarbelakangi keadaan itu. Sedemikian jauh, Clifford Geertz (1960) dalam bukunya The Religion of Java telah menyajikan sebuah pembahasan secara sistematis terhadap "agama" Jawa serta varian-variannya antara abangan, santri, dan priyayi. Ternyata banyak tanggapan dikemukakan oleh para ahli terhadap buku itu, yang di antaranya sebagaimana dikemukakan oleh Harsya W. Bachtiar dalam pengantar terjemahan bahasa Indonesia, secara disengaja digunakan judul yang berbeda untuk buku tersebut (Harsja W. Bachtiar dalam Geertz, 1981). Kemudian dalam upaya menunjang ke arah pemenuhan di antara kekurangan lainnya, Kuntowijoyo (1985) pernah membicarakan sebuah kerangka kerja mengenai

sistem pembentukan simbol di kalangan santri, yaitu tentang hubungan antara agama dan seni dalam sistem budaya Islam di Jawa (Kuntowijoyo, 1985). Sangat penting kiranya untuk di-ketahui bagaimana unsur-unsur estetis hadir di dalam sistem ke-agamaan, dan sebaliknya, bagaimana unsur-unsur agama muncul dalam kesenian Islam. Pemikian semacam ini timbul akibat adanya satu anggapan bahwa Geertz ternyata tidak membuat urai-an yang adil mengenai pembentukan simbol dari masing-masing varian itu. Dalam hal ini Geertz memberi monopoli terhadap kesenian klasik dan populer sebagai dasar identifikasi kaum priyayi, hal yang tidak diberikan kepada abangan dan santri. Terhadap abangan cenderung hanya disebutkan simbol-simbol berupa magic, mitologi, dan ritual. Kemudian untuk santri, identifikasi terutama didasarkan pada masalah organisasi sosial agama.

Di lain tempat, Geertz menggolongkan masyarakat pesantren sebagai orang Islam Kolot yang salah satu sifatnya ialah penerimaan mereka terhadap unsur-unsur sinkretis, yang umumnya dimiliki oleh kaum abangan yang cenderung menjalankan kehidupan keagamaan bersifat animistis, Hindu-Budistis, dan Islam (Geertz, 1956: 138). Di lain pihak, Alan Samson menggambarkan wajah Islam di Jawa sebagai penganut suatu sistem keagamaan yang didasarkan kepada campuran dari elemenelemen animisme, Hindu-Budisme dan Islam, sama dengan wajah keagamaan orang abangan. Dalam hal ini jelaslah bahwa apa yang dikemukakan oleh Alan Samson itu sekedar menegaskan kesimpangsiuran Geertz tentang sifat-sifat abangan dan Islam Kolot (Samson, 1968: 1007). Berkaitan dengan masalah ini, kita dapat melihat lebih lanjut bahwa Geertz dalam Islam Observed (1968: 11 – 12) hanya membahas mengenai Islam di keraton-keraton Jawa yang pada masa penjajahan Belanda terlepas sama sekali dari sumbernya tanpa memiliki lembaga-lembaga pendidikan yang oleh Geertz sendiri diakui sebagai syarat bagi pengembangannya. Dalam buku tersebut, ia tidak mengemukakan tentang Islam dalam lingkungan pesantren.

Hal tersebut pada dasarnya menunjukkan adanya kekeliruan dalam pemahaman tentang Islam tradisional, seperti dapat dilihat apa yang pernah dikemukakan oleh Deliar Noer (1973: 300) bahwa meskipun para penganut Islam tradisional mengaku dirinya sebagai pengikut madzhab yang empat, terutama madzhab Syafi'i, akan tetapi mereka pada umumnya tidak mengikuti ajaran para pendiri madzhab tersebut. Mereka terutama membatasi diri kepada ajaran-ajaran para imam yang berikutnya, yang dalam banyak hal telah menyeleweng dari ajaranajaran para pendiri madzhab. Para menganut Islam tradisional di Indonesia mengikuti fatwa-fatwa yang ada, bukannya berusaha memahami cara-cara untuk dapat memberikan atau memutuskan fatwa. Kemudian dalam bidang tasauf, dikatakannya bahwa banyak penganut Islam tradisional sering kali tergelincir ke dalam praktek-praktek yang dianggap perbuatan syirik, karena menghubung-hubungkan Tuhan dengan makhluk-makhluk atau benda-benda. Terhadap pernyataan ini, Zamakhsyari Dhofier (1985: 7) mengemukakan bahwa hal tersebut terlalu berlebih-lebihan dan sangat subyektif, yang dilancarkan tanpa didukung oleh bukti-bukti yang cukup tepat. Selanjutnya, kita bahkan tida tahu siapa yang ia maksudkan sebagai orang-orang Islam tradisional, apakah orang abangan yang memang tidak tahu banyak tentang Islam, atau para kiyai pemimpin pesantren. Dalam hal ini, andai kata pun yang ia maksudkan para kiyai pemimpin pesantren, tampaknya ia kurang memahami tentang kewajiban yang sebenarnya dari seorang alim.

Berdasarkan uraian tersebut, ternyata diperoleh gambaran yang dapat memberikan kesan bahwa pembicaraan mengenai dunia Islam memang cukup menarik sehingga membuka peluang untuk membicarakannya dari berbagai aspek. Salah satu di antaranya ialah adanya unsur-unsur keislaman dalam bentuk karya sastra. Dengan demikian, apa yang telah dikemukakan tadi diharapkan dapat memberi persiapan ke arah pemahaman berikutnya. Di samping itu, masih ada faktor lain yang perlu dikemukakan, terutama menyangkut sepintas tentang perkembangan Islam di Indonesia dalam upaya memberikan gambaran mengenai latar belakang unsur-unsur keislaman dalam bentuk karya

sastra, karena walau bagaimanapun budaya Islam berpengaruh begitu kuat dalam dunia sastra Nusantara. Contoh yang sering dijumpai ialah dalam bentuk wawacan, seperti Sekh Abdul Kodir Jaelani yang pasti mendapat penajaman tertentu dalam sikap keagamaan dalam mistik Islam. Bentuk-bentuk lainnya misalnya dalam mujarobat, paririmbon, wirid, dan suluk. Dua istilah terakhir ini termasuk ke dalam jenis tasawuf, terutama berkaitan dengan isinya.

## 3.2 Perkembangan Islam di Indonesia

Islam yang masuk ke Indonesia secara sistematis baru pada abad ke-14 Masehi, berpapasan dengan suatu kebudayaan besar yang telah menciptakan suatu sistem politik, nilai-nilai estetika, dan kehidupan sosial keagamaan yang sangat maju, yang dikembangkan oleh Kerajaan Hindu—Budha di Jawa yang telah sanggup menanamkan akar yang sangat kuat dalam kehidupan masyarakat Indonesia. Hal ini didasarkan kepada apa yang dikemukakan oleh Geertz yang mencoba membandingkan bagaimana Islam berkembang di Jawa dan Maroko. Tetapi, bila dibandingkan dengan Islam di India, Islam di Indonesia menurut Geertz demikian lemah, tak berakar dan bersifat sementara, sinkretis, dan berwajah majemuk (Geertz, 1968: 11–12).

Dalam pada itu, penyebaran agama Islam di Jawa diperkirakan telah berlangsung semenjak zaman kerajaan Jawa—Hindu Majapahit masih dalam puncak kejayaannya (Tardjan Hadidjaja dan Poerbatjaraka, 1952: 96; Simuh, 1985: 53). Hal ini kiranya sejalan dengan apa yang dikemukakan oleh Zaman khsyari Dhofier (1985: 8) bahwa Islam mulai memasuki arena kehidupan orang Jawa pada masa pertumbuhan dan perluasan Kerajaan Hindu Majapahit. Menurutnya, perkembangan yang paralel antara kedua kekuatan yang berlawanan ini sebagian bisa diterangkan oleh partisipasi orang Jawa dalam kegiatan perdagangan di Lautan India yang didominir oleh orang-orang Islam. Semakin kuat kerajaan Majapahit, maka semakin intensif kontak antara orang-orang Jawa dengan orang-orang Islam India. Mengenai hal

ini, ia mengemukakan alasan bahwa India antara abad ke-11 sampai dengan abad ke-17 merupakan kerajaan Islam yang kuat dan mempunyai pengaruh yang besar dalam percaturan perdagangan di Lautan India, termasuk Asia Tenggara. Keadaan itu untuk selanjutnya menyebabkan tumbuhnya masyarakat Islam di Jawa, sehingga sewaktu Majapahit mulai pudar dalam panggung sejarah, Islam menjadi senjata utama bagi proses berkembangnya Kerajaan Islam Demak. S.T.S. Raffles (1830:2) mengemukakan bahwa sejak akhir abad ke-15. Islam telah menggantikan Hinduisme sebagai senjata utama bagi menentukan langkah dan kegiatan politik di Jawa. Dengan demikian, munculnya Demak sebagai kerajaan yang paling kuat pada saat itu, menjadi pusat bagi penyebaran Islam di Pulau Jawa. Pada akhirnya dapat dikemukakan bahwa sementara penduduk percaya kepada Allah yang Maha Esa dan Nabi Muhammad sebagai utusan-Nya dan mengerjakan beberapa perintah ibadah, tetapi mereka sebenarnya masih sedikit sekali mengetahui doktrindoktrin Islam.

Hubungan Islam di Indonesia dengan negara-negara Islam yang lain pada masa dua abad pertama penjajahan Belanda dirasakan sangat terbatas. Keadaan demikian sebagai akibat dari politik penjajah Belanda dalam keagamaan yang sangat membatasi kontak tersebut. Oleh sebab itu, pertumbuhan kelompokkelompok masyarakat yang kuat keislamannya menjadi terhambat. Hal tersebut tentunya tidak hanya sampai di situ, tetapi mereka telah mencoba melakukan penghambatan arus informasi sejarah Islam di Indonesia, sehingga informasi sejarah masuknya Islam di kepulauan Nusantara ini paling awal hanya sampai abad ke-14. Demikian pula dengan berhasilnya Belanda menggiring orang-orang Islam Indonesia menjadi masyarakat petani sehingga faktor ekonomi dalam kehidupan kemasyarakatan mereka terkurung sama sekali. Padahal, kemashuran pelaut-pelaut Nusantara pada sebelum abad ke-14 telah tersiar hingga negeri Cina, India, dan Parsi. Dapat dipastikan bahwa pada mereka tersimpan berita-berita yang antara lain bisa memberi informasi sejarah Islam di Indonesia, terutama dalam rangka merekonstruksi perkembangan sejarah Islam pada masa-masa sebelum abad ke-14. Menyangkut masalah ini, dapat dikemukakan beberapa informasi yang antara lain diperoleh dari berita-berita negeri itu.

### 3.3 Pengaruh Islam Terhadap Khasanah Susastra Sunda

Sebuah lembaga pengajian dapat dipandang sebagai sebuah pesantren apabila di dalamnya telah terdapat unsur-unsur seperti pondok, mesjid, santri, pengajaran kitab-kitab Islam, dan kyai. Demikianlah bahwa, sebuah pesantren pada dasarnya merupakan sebuah asrama pendidikan Islam tradisional yang para siswanya tinggal bersama dan belajar bersama di bawah bimbingan seorang (atau lebih) guru yang biasa disebut kyai. Umumnya, asrama untuk para siswa berada dalam komplek pesantren, tidak jauh dengan tempat tinggal kyai yang juga tersedia mesjid untuk beribadah, ruang belajar serta kegiatankegiatan keagamaan lainnya, yang senantiasa para santrinya itu diawasi sesuai dengan peraturan yang berlaku. Keseluruhan kitab klasik yang diajarkan di pesantren dapat digolongkan ke dalam delapan kelompok, yaitu: a) nahwu dan saraf (sintaksis dan morfologi), b) fiqih, c) usul fiqih, d) hadis, e) tafsir, f) tauhid, g) tasawuf dan etika, dan h) cabang-cabang lain seperti tarikh dan balaghah. Kemudian kitab-kitab tersebut terdiri atas teks yang sangat pendek hingga teks yang beriilid-jilid, menyangkut hadis, tafsir, fiqih, usul fiqih dan tasawuf. Secara garis besarnya dapat dikelompokkan lagi menjadi tiga kelompok, yaitu 1) kitab-kitab dasar, 2) kitab-kitab tingkat menengah, dan 3) kitab-kitab besar. Dalam salah satu kegiatan keagamaan dapat dipastikan bahwa, para santri juga memiliki kesempatan untuk menciptakan simbol-simbol, meskipun di antara simbol-simbol itu tidak mempunyai kadar kekayaan yang sama. Dalam hal ini, rupanya di lingkungan budaya Islam terdapat semacam proses yang berlawanan arah. James L. Peacock dalam bukunya Muslim Puritans: Reformist Psychology in South east Asia (1978) menggambarkan keadaan tersebut. Di satu pihak, terdapat upaya pemiskinan simbol yang dikerjakan oleh gerakan puritan yang senantiasa menjaga agar agama bersih dari kaitan simbolis yang bisa merusak citra agama. Upaya seperti ini tampaknya terjadi di lingkungan gerakan pembaharuan Muhammadiyah yang mencoba menyusutkan simbol-simbol Islam tradisional, padahal tanpa disadari juga telah memperkaya. Hal ini seperti dapat dilihat dalam bentuk seni beladiri Tapak Suci yang berusaha menciptakan jurus-jurus silat berdasarkan abjad Arab, seperti jurus alif dan sebagainya, yang sebenarnya termasuk seni yang paling praktis dan tidak akan termasuk dalam sistem simbol budaya Cassirer.

Di lain pihak, terdapat gejala yang menciptakan penggandaan serta pengkayaan simbol-simbol. Keadaan ini mungkin diakibatkan berhubung pada masa lalu, tradisi besar Islam yang rasional dan historis ternyata tidak mampu membendung arus pembentukan mitologi Islam. Akan tampak umpamanya dalam kisah-kisah para wali yang umumnya terasa lebih mitos daripada sejarah, seperti dalam Sejarah Lampahing Para Wali Kabeh atau dalam judul lain, Babad Cirebon, yang di dalam salah satu episodenya memperlihatkan kisah pertemuan antara Nabi Khidir dengan Sunan Kalijaga. Selain itu, bisa dipastikan bahwa kadar mitos dalam Manakib Syekh Abdul Kodir Jaelani telah mendapat penajaman tertentu terhadap sikap keagamaan dalam mistik Islam, misalnya, jin dalam konsep Islam sudah diperkaya tatkala menjadi jin dalam konteks masyarakat tradisional. walaupun kaum Puritan Muhammadiyah berupaya mempercayainya berdasarkan pemahaman yang murni. Di samping unsur mitologi, tampak pula pengaruh budaya Islam dalam lingkaran makna doa sebagai bentuk simbol magis yang mengandung kekuatan-kekuatan supernatural dalam usaha untuk memenuhi sesuatu yang diinginkan. Ini terlihat dalam bentuk kitab Mujarobat yang berupa kumpulan doa, atau dalam bentuk potongan ayat-ayat suci Al-Quran, seperti Ayat Kursi yang sering digunakan sebagai penolak bala di dalam rumah-rumah penduduk atau santri.

Transformasi budaya Islam pada awalnya adalah sebagai akibat terjadinya kontak dengan budaya kota dan kaum peda-

gang bangsa Arab di Timur Tengah dengan budaya kota-kota pantai dan kaum pedagang di Kepulauan Nusantara, yang kelak mampu menembus budaya desa dan masyarakat petani di daerah-daerah pedalaman. Akibat adanya perkembangan mobilitas yang lancar, terjadilah difusi budaya Islam sehingga dengan demikian tumbuh simbol-simbol yang mengalami pengkayaan makna. Oleh karena itu, dapat dikemukakan bahwa sebagai akibat dari keadaan tersebut, agama Islam bagi orang Sunda merupakan sebuah panutan, dengan kata lain, Islam merupakan suatu titik terkuat dalam pandangan hidup masyarakat Sunda. Hal ini terbayang serta masuk ke dalam khazanah susastranya, terutama pada masyarakat pedesaan dengan lingkungan dunia agraris, yang penuh budaya tua berupa hasil karya mandiri tanpa dirasa.

Bukti-bukti tersebut tampak antara lain dengan adanya macam-macam tulisan yang diambil dari ayat-ayat suci Al-Our'an yang biasanya dijadikan jimat dan isim. Selain itu, ada bermacam-macam doa yang bagi masyarakat Sunda merupakan satu keistimewaan tersendiri, dengan makna sastra yang belum pernah ditonjolkan, misalnya, doa Raja Sulaeman ditujukan untuk keselamatan bumi dan tanah; doa Nabi Khidir yang dianggap sebagai nabi yang hidup abadi, yang suka menolong manusia dari kesulitan, terutama di laut. Di samping doa-doa itu, masih ada yang lainnya, seperti: doa tutup udel, doa malem salikuran, doa watek tanggal, doa telekin mayit, serta doa-doa yang digunakan dalam siklus pertanian (mitembeyan, macul, tebar, tandur, kilir, mapag daun, reuneuh, rampak, mipit, mupul, ngakut, ngelep, ngageugeus, ngukus, ngarewahkeun, nyalame tkeun pare, dan sebagainya). Dalam hal ini terasa sekali adanya pandangan yang bersifat sinkretis, yang apabila ditinjau dari segi agama ialah merupakan suatu sikap atau pandangan yang tidak mempersoalkan benar salahnya sesuatu agama.

Dalam pembabakan Sastra Sunda, pengaruh budaya Islam terasa sekali peranannya. Dalam buku *Kasusastran Sunda II* (t.t.) karya R.I. Adiwidjaja, yang dirujuk pula oleh Patah Nataprawira dan Tisna Wedaja, dan dalam *Kandaga Kasusastran* 

Sunda (1958) karya M.A. Salmun, juga termasuk Sukanda (1958) karya M.A. Salmun, juga termasuk Sukanda Tessier (1987), mengelompokkan periodesasi sastra tidak berdasarkan penanggalan, tetapi difokuskan kepada tema bersama perkembangan Islam, meskipun mengenai masuknya Islam di Jawa Barat belum terdapat kepastian penanggalan yang tepat. Penelitian lebih lanjut tentang pembabakan karya Sastra Sunda pernah dilakukan oleh Sukanda-Tessier berdasarkan pemahaman difusi budaya Islam dengan istilah "belum - sedang - telah" dianut masyarakat Sunda. Berdasarkan hal tersebut, maka dapat dilihat bagaimana serta karya Sastra Sunda yang mana, yang termasuk zaman pra-Islam, zaman Islamisasi, dan zaman Islam, yang tentunya masih sulit diberikan pembatasan yang ketat di antara ketiga periode ini, seperti tampak dalam wawacan Ogin yang sebenarnya berpijak di atas dua siklus zaman. Ke dalam setiap pembabakan tersebut dimasukkan beberapa siklus secara lebih khusus, yang dapat diartikan bahwa penekanan sebuah siklus tersebut cenderung didasarkan pada bayangan unsur ruang dan tokoh, di samping isi yang terkandung di dalamnya. Pada kesempatan ini dapat diperhatikan mengenai pembabakan karya Sastra Sunda sebagaimana telah dikemukakan tadi.

## 3.3.1 Periode Pra-Islam

Dalam hal agama, masyarakat Sunda jauh sebelum menerima pengaruh agama dan kebudayaan Hindu-Budha dari India, kepercayaan mereka masih bersifat animistis dan dinamistis (samanistis), yakni memuja terhadap ruh nenek moyang, dan percaya adanya kekuatan gaib atau daya magi dalam bendabenda, tumbuh-tumbuhan, juga binatang yang memiliki kesaktian. Kepercayaan serta pemujaan seperti ini, pada dasarnya belum merupakan suatu perwujudan agama yang secara nyata dan sadar. Dalam taraf keagamaan seperti ini, masyarakat Sunda menerima pengaruh agama dan kebudayaan Hindi-Budha yang pada dasarnya bersendi atas kebudayaan India. Agama Hindu-Budha menyebarkan kitab suci dalam bahasa Sanskerta, dan

belum diketahui sepenuhnya betapa banyak kosa kata bahasa itu yang terdapat dalam bahasa Sunda dan bahasa-bahasa daerah lain di nusantara.

Akte kelahiran istilah Sunda bertahun 458 Saka (536 M) tertera dalam prasasti Juru-Pangambat yang ditemukan dari daerah Bogor. Inilah sebenarnya yang menjadi pangkal pemikiran untuk berperiodesasi karya Sastra Sunda, meskipun teks kuno dalam bahasa Sanskerta tidak terpelihara di Sunda sampai sekarang. Akan tetapi, sisanya masih banyak tersimpan di dalam karya Sastra Sunda Kuno, seperti Sewaka Darma, Kawih Paningkes, Jatiniskala, dan Sanghiyang Siksa Kandang Karesian. Bentuk-bentuk karya sastra yang memiliki corak khas India adalah Ramayana dan Mahabarata yang diabadikan dalam bentuk lakon wayang. Terutama dari seri Mahabarata yang riwayatnya dimulai dari tokoh Paracara-Abiyasa hingga terjadi tragedi besar Barata-Yudha antara Pandawa dengan Kurawa, kemudian berlanjut sampai keturunan Arjuna, yaitu Abimanyu dan Parikesit, yang sering dihubungkan dengan sejarah Astinapura dan Santanu. Keturunan Parikesit sampai kepada tokoh Angling Darma, walaupun tokoh ini tidak pernah terdapat dalam Mahabarata yang asli. Cerita ini tumbuh subur di Sunda dalam bentuk wawacan, seperti Wawacan Angling Darma, Wawacan Gawing, Wawacan Angling Sari, yang dalam hal ini tokoh binatang sangat memainkan peranan yang penting.

Dalam pada itu, kita dapat melihat beberapa karya yang lebih menekankan pusat peristiwa di (masa) Galuh, seperti Carita Parahiyangan. Kemudian beberapa bentuk cerita lainnya adalah Babad Galuh, Wawacan Ciung Wanara, Wawacan Naganingrum, cerita Malansari, cerita Munding Liman, cerita Lutung Kasarung, cerita Prabu Sindula, cerita Raja Adimulya, dan Babad Pasisir, serta Kidung Sunda; juga Waruga Guru.

Karya lain yang termasuk periode pra—Islam, terutama mengambil pusat peristiwa di (masa) Pajajaran adalah Carita Ratu Pakuan, Bujangga Manik. Di samping itu adalah Cariosan Prabu Silihwangi, Wawacan Carita Rangga Sena Pajajaran, Babad Raja Sunda, Wawacan Munding Laya Dikusumah, Wawacan

Deugdeugpati Jaya Perang, dan Munding Sari Wira Mantri. Dalam masa ini figur tokoh Prabu Siliwangi merupakan fokus utama, baik sebagai tokoh yang dalam keadaan penuh derita sebagai putra mahkota Pajajaran, maupun masa-masa hidupnya yang penuh kebahagiaan. Sedangkan dalam karya-karya yang berpusat pada masa Galuh, lebih ditekankan kepada tokoh Ratu Galuh yang beristri dua, mempunyai dua orang anak yang kelak mengakibatkan asal-usul terjadinya pembagian Pulau Jawa menjadi dua kerajaan.

Di samping karya-karya yang berkisar antara Galuh dan Pajajaran, terdapat pula beberapa karya yang berfokus pada kerajaan-kerajaan di Jawa, seperti Kediri, Daha dan Gegelang, serta di Majapahit. Karya-karya Sastra Sunda yang tertuju di sekitar Kediri, Daha dan Gegelang, dalam hal ini terutama karya-karya yang bercorak cerita panji yang antara lain adalah Wawacan Golek Kancana, Wawacan Sekartaji, Wawacan Candra Kirana, Wawacan Sumpena, Wawacan Cumina (Cuminalaya), Wawacan Panji Wulung, Wawacan Rahwana (Gandamana). Wawacan Candra Kirana memiliki kesamaan dengan dongeng Kelenting Kuning di Jawa, dan Hikayat Cekel Waneng Pati di Sumatra (Melayu-Riau). Sedangkan beberapa karya Sastra Sunda lainnya, yang menekankan pusat peristiwa pada (masa) Majapahit, antara lain adalah Wawacan Jaka Sundang, Wawacan Damar Wulan, Wawacan Bayamak, Wawacan Bermanasakti (Pua-pua Bermanasakti), Wawacan Paku Alam, dan Wawacan Bermana Alam

### 3.3.2 Periode Islamisasi

Naskah-naskah karya Sastra Sunda yang tergolong ke dalam periode Islamisasi ini memang kurang memiliki pembatas yang tegas dengan naskah-naskah karya Sastra Sunda yang masuk ke dalam golongan periode Islam. Bahkan di antara periode pra—Islam dengan periode Islamisasi pun naskah yang cenderung berperan sebagai missing-link, antara lain adalah Wawacan Ogin atau dikenal pula dengan judul Wawacan Raden Amarsakti Somaningrat. Dalam naskah ini masih terasa unsur

India dari Kitab Pancatantranya, sehingga di dalam wawacan tersebut tergambar unsur-unsur Hindu—Budha pada masa awal penyebaran Agama Islam di daerah Sunda (Jawa Barat). Tetapi, beberapa hal yang bisa dijadikan indikasi bahwa wawacan itu termasuk periode Islamisasi adalah munculnya tokoh Raja Mahrup yang beragama Islam—Kalamullah, juga peran yang dimainkan oleh Ogin, putra Raja Mahrup, merupakan tokoh yang ideal sebagai insan kamil sejati sehingga daripada membunuh musuh-musuhnya yang telah takluk, lebih baik diberi selamat asalkan mau masuk Islam. Beberapa naskah lainnya yang memiliki karakter semacam ini, antara lain adalah Wawacan Nusa Jaladri (Samun), Wawacan Budiman, Wawacan Indraputra, Wawacan Abdurahman-Abdurahim, Wawacan Natasukma, Wawacan Gandawerdaya (Gandasari).

Selain naskah-naskah tersebut, sebuah naskah yang terkenal adalah Wawacan Prabu Kean Santang. Di dalamnya menampilkan seorang tokoh yang gagah dan sakti putra Prabu Siliwangi, raja Pajajaran, yang berhasil mengislamkan masyarakat di Pulau Jawa. Karena kesaktiannya yang tiada tertandingi, ia memperoleh beberapa nama lain, di antaranya adalah Gagak Lumayung, Gagak Lumajang. Namun setelah bertemu dengan Nabi Muhammad, setibanya kembali di tanah Jawa, Prabu Kean Santang memperoleh gelar dengan sebutan Sunan Rahmat. Kadang-kadang di samping Wawacan Prabu Kean Santang, ada pula yang dinamakan Wawacan Godog, Wawacan Gagak Lumayung, Wawacan Rara Santang, dan Wawacan Walangsungsang, yang secara umum tokoh utamanya berasal dari—dan kembali lagi ke— Jawa Barat.

### 3.3.3 Periode Islam

Seperti telah disinggung di muka, perbedaan antara periode Islamisasi dan periode Islam tidak begitu tegas. Satu hal yang patut dipertimbangkan ialah bahwa dalam periode Islam, unsur-unsur agama Islam umumnya muncul sejak pemberangkatan ceritera. Di samping itu, gambaran dunia Arab beserta pengaruh budaya Islam pun tampak sangat dominan, dan

pengembaraan tokoh-tokoh lokal senantiasa tertuju ke wilayah-wilayah Arab. Sekembalinya mereka ke tanah asal, diembannya tugas untuk menyebarkan agama Islam. Ke dalam karya-karya pun banyak masuk kosa kata Arab yang cukup lengkap, dan terlihat di dalamnya bahwa Islam sudah menjadi imam kebanyakan orang.

Naskah-naskah karya Sastra Sunda yang muncul pada masa ini umumnya banyak mengisahkan tentang para nabi, khususnya Nabi Muhammad beserta keturunannya, dan termasuk pula para wali serta tokoh-tokoh dari dunia Arab, maupun tokoh hasil pernikahan antara orang-orang Arab dengan orang-orang Sunda dan orang nusantara lainnya. Suasana pesantren pun secara jelas turut mewarnai setiap peristiwa di dalam karya sastra, sebagai tempat berkumpulnya para santri di bawah bimbingan kyai untuk mempelajari kitab-kitab serta melakukan kegiatan keagamaan lainnya. Beberapa karya yang termasuk banyak menceriterakan para nabi, antara lain adalah: Wawacan Babar Nabi. Wawacan Paras Nabi. Wawacan Paras Adam. Wawacan Abdullah, Carita Kangjeng Nabi, Sajarah Anbiya, Wawacan Fatimah, Carita Nabi Yusuf. Kemudian yang mengisahkan para wali, di antaranya: Sajarah Lampahing Para Wali Kabeh. Sajarah Para Olia, Sajarah Sunan Gunung Jati, Wawacan Wali Sanga. Babad Cirebon.

Di samping itu, kita masih bisa melihat beberapa karya yang lebih menonjolkan tokoh pahlawan Islam, seperti Wawacan Amir Hamzah, Wawacan Umar Maya, Wawacan Lokayanti, Wawacan Prabhu Rara Dewi (Wawacan Bental Jemur), Wawacan Lukmanulhaqim, Wawacan Seh Mardan, Wawacan Rengganis, Wawacan Syekh Abdul Kodir Jaelani, Wawacan Abunawas, Wawacan Ahmad Muhammad, Wawacan Istambul, Wawacan Padmasari, Wawacan Samaun, Wawacan Hasan Sodiq. Dalam hal ini, termasuk pula Wawacan Suryaningrat yang mengisahkan tokoh Suryaningrat beserta istrinya, Ningrum Kusumah hingga anak-cucu mereka. Dapat disimak di dalam beberapa naskah lain, yaitu: Wawacan Jaya Lalana, Wawacan Salya Nagara (Suria Nagara), Wawacan Suria Ningrat, Wawacan Suria Kanta,

Wawacan Jaka Umbaran, Wawacan Ranggawulung, dan Wawacan Ganda Ningrat atau Suria Dimulya.

Gambaran pembabakan naskah-naskah karya Sastra Sunda sebagaimana telah dikemukakan tadi, pada prinsipnya tanpa menyebutkan apakah karya-karya yang bersifat keagamaan itu, khususnya agama Islam, tergolong ke dalam jenis tarekat, suluk, tasawuf dan kebatinan atau sufi, atau bahkan bersifat sejarah. Dalam hal tersebut, penekanannya lebih diarahkan kepada bayangan tematis keagamaan (Islam) secara kronologis. Sedangkan untuk memberi sedikit gambaran ke arah pemahaman persoalan itu, ada baiknya kembali mengalihkan perhatian terhadap perkembangan pustaka Islam.

Dalam pada itu, setelah kerajaan-kerajaan Hindu-Budha di Pulau Jawa terdesak oleh kekuatan Islam, maka dengan sendirinya muncul kerajaan-kerajaan Islam sebagai penggantinya. Selama perjalanan sejarah penyebaran Islam, dibarengi pula dengan berkembangnya kepustakaan yang secara garis besarnya dapat dibedakan antara Kepustakaan Islam Santri dan Kepustakaan Islam Kejawen (Abangan). Perbedaan di antara kedua ienis kepustakaan tersebut pada dasarnya terletak dalam penekanan dan orientasi pemahaman konsepsi dunia Islam. Dalam Kepustakaan Islam Santri, sareat (lima rukun Islam) merupakan faktor yang mengikat secara ketat dan induk dari pengajaran sendi-sendi agama sehingga menjadi satu ukuran untuk membedakan antara ajaran yang lurus dengan ajaran-ajaran yang menimpang dari tuntunan Islam. Kepustakaan jenis ini berkembang dalam lingkungan pesantren atau surau-surau. Sedangkan beberapa ciri yang dimiliki oleh Kepustakaan Islam Kejawen, antara lain ialah sangat sedikit mengungkapkan segi sareat, atau bahkan kurang menghargai sareat, dalam arti sebagai hukum atau aturan-aturan lahir dalam agama Islam. Dalam jenis kepustakaan ini cenderung menampilkan perpaduan antara tradisi setempat dengan unsur-unsur aiaran Islam.

Bentuk karya yang biasa digunakan menyebutkan kepustakaan Islam Santri adalah kitab Mujarobat, berupa kumpulan dari potongan ayat-ayat suci Al Qur'an yang termasuk ke dalam lingkaran makna do'a. Sedangkan bentuk yang ada dalam kepustakaan Islam Kejawen adalah prinbon, wirid, dan suluk. Naskah primbon (paririmbon) ini umumnya berupa bunga rampai berbagai ajaran atau pengetahuan yang disusun tanpa struktur, seperti: pertanda makna mimpi, ramalan, pelajaran ibadah, tentang gempa, kelahiran bayi, dan lain-lain. Adapun wirid dan suluk, dari segi isinya umumnya berisi ajaran tasawuf atau sering disebut pula sebagai ajaran mistik Islam. Perbedaannya terletak pada segi bentuk, yaitu: wirid biasanya berbentuk prosa, dan suluk umumnya dalam bentuk puisi tembang atau yang lebih umum dikenal dengan bentuk wawacan.

search the leader and be a selected in facility to the change in market and the first

Augmana ar an Ing Baranga kan bandan kabupatèn di kabupatèn Bandah.

#### BAB IV

## WAWACAN GANDASARI SEBUAH BENTUK SASTRA AJARAN TASAWUF

### 4.1 Pengantar

Hal yang perlu dikemukakan dalam kesempatan ini adalah menyangkut topik pembicaraan ke arah pemahaman dan pengungkapan nilai-nilai yang terkandung dalam WG serta masalah yang ada hubungannya dengan karya tersebut. Karena WG ini termasuk salah satu bentuk sastra yang berisi ajaran tasawuf, maka pembenahan ke arah persoalan itu pun perlu dilakukan, yakni menyangkut ulasan tentang ilmu tasawuf sebagai suatu sistem ajaran Islam. Pembenahan dari aspek sastra dicoba diulas mengenai bentuk penyajian teks WG, dan kronologi teksnya. Dengan demikian, paling tidak, pembahasan hal tersebut dapat dijadikan patokan ke arah pengungkapan unsurunsur tasawuf yang terbayang dalam teks WG ini.

## 4.2 Ilmu Tasawuf Sebagai Suatu Ajaran Dalam Islam

Algazali dapat dianggap sebagai salah seorang Sufi yang telah berhasil memperkenalkan tasawuf sebagai suatu aliran dalam sistem pengajaran agama Islam. Dr. Zaki Mubarak (1924) pernah menelusuri arti istilah sufi secara etimologis, di antaranya pernah dikatakan bahwa perkataan itu berasal dari sufah yang telah dikenal sebelum Islam sebagai gelar bagi seorang anak Arab yang salih, yang selalu mengasingkan diri dekat

Ka'bah guna mendekatkan diri kepada Tuhannya, atau mungkin kata sufah itu pun yang digunakan untuk nama surat ijazah bagi orang yang telah menunaikan ibadah haji. Mungkin pula dari perkataan safa yang artinya bersih dan suci, atau dari kata sophia dari istilah Yunani yang berarti hikmah atau filsafat, juga mungkin dari suffah sebagai nama suatu ruang dekat Mesjid Madinah tempat Nabi memberikan pengajaran-pengajarannya kepada para sahabatnya, seperti Abu Zar dan lain-lainnya, bahkan mungkin dari kata suf yang berarti bulu kambing yang biasa dijadikan bahan pakaian orang-orang Sufi yang berasal dari Syiria. Tetapi akhirnya, istilah sufi menjadi nama bagi golongan yang mementingkan kebersihan hidup batin, baik bagi orang-orangnya yang disebut Sufi, maupun bagi nama ilmunya yang dinamakan Tasawuf.

Orang Sufi dalam menentukan sifat-sifat baik dan buruk berlainan dengan mereka yang melihat perbaikan akhlak manusia dari sudut kemajuan dunia. Tujuan sufi tentang pendidikan manusia terutama diarahkan dalam menanamkan rasa kebencian terhadap masalah keduniawian, yang dianggapnya sebagai suatu sumber kecelakaan dan kekacauan bagi kehidupan perdamaian umat manusia. Oleh karena itu, dalam mengerjakan akhlak perlu ditekankan untuk melepaskan diri dari keserakahan dunia. Lapar misalnya, bagi orang Sufi memiliki nilai yang tertinggi dalam pendidikan rohani, karena kekenyangan baginya mengakibatkan manusia melupakan Tuhan sehingga menimbulkan hasrat atau nafsu berlomba-lomba mencari kekayaan duniawi. Dalam pada itu, bagi mereka yang ingin maju di atas permukaan bumi beranggapan bahwa kekenyangan bukanlah sesuatu yang tercela, bahkan dapat menambah nafsu dan kegiatan bekerja untuk membangun usaha-usaha yang menghendaki tenaga pikiran dan badan manusia. Kemudian, perbedaan baik dan buruk tersebut melahirkan ajaran akhlak yang kadangkadang berbeda dengan anggapan kita. Sehubungan dengan masalah tersebut, Mubarak (1924) pernah mencatat beberapa buah pikiran Algazali tentang akhlak. Dalam hal ini, Algazali menamakan akhlak itu dengan bermacam-macam sebutan, di antaranya yaitu Thariqul Akhirah 'jalan ke akhirat'; Ilmu

Sifatil Qalb 'ilmu mengenai sifat hati'; Assaru Muamalatid Din 'rahasia amal-amalan agama', Akhlaqul Abrar, yang kesemuanya menjadi judul-judul karyanya yang terkenal. Sedangkan mengenai etika Sufi telah dibicarakan secara lengkap oleh Algazli dalam karyanya yang terkenal, Ihya Ulumud Din 'menghidupkan ilmu agama'. Menurutnya, akhlak dapat mengubah bentuk jiwa dan mengembalikan jiwa itu dari sifat-sifat yang buruk kepada sifat-sifat yang baik, dari yang tercela kepada yang terpuji oleh agama Islam sebagaimana yang tercermin dalam perangai para ulama, syuhada, saddiqin, dan para nabi. Diuraikannya pula bahwa akhlak itu ialah kebiasaan jiwa yang tetap di dalam diri manusia, yang dengan mudah dan tidak perlu berpikir menumbuhkan perbuatan-perbuatan serta tingkah laku manusia. Tingkah laku seseorang itu adalah lukisan batinnya yang disebabkan oleh tabiatnya, yang sejak mulanya tidak merupakan perbuatan baik atau buruk, dan tidak merupakan kekuasaan baik atau buruk, serta tidak merupakan perbedaan baik atau buruk. Akan tetapi, agamalah serta akal pikiran manusialah yang mengukur serta menilai baik dan buruk itu.

Kemudian dari pandangan yang berlainan dalam menempuh cara-cara perbaikan akhlak itu melahirkan tokoh-tokoh filsafat ternama dalam dunia tasawuf, yang secara garis besarnya dibagi menjadi dua macam tokoh Sufi. Jenis yang pertama adalah mereka yang berdiri sendiri, tidak memiliki aliran tarekat tertentu yang mengikat murid-muridnya membawa kepada satu jurusan pendidikan Sufi. Tokoh-tokoh seperti ini hanya dikenal orang dari ucapan-ucapannya yang dianggap istimewa dalam melahirkan suatu pendirian dalam lapangan ilmu tasawuf. Tetapi ucapan-ucapan itu dijadikan pegangan orang yang biasanya disisipkan dalam kitab-kitab sufi, seperti Al Halaj, Zun Nun, dan yang lainnya. Sedangkan jenis yang kedua adalah tokohtokoh sufi yang terikat dengan sesuatu jalan pengajaran atau tarekat tertentu, yang diikuti serta disiarkan oleh murid-muridnya. Tokoh Sufi seperti Abdul Qodir dengan tarekat Qadiriyah; Syaaili dengan tarekat Syaziliyah serta yang lain-lainnya, yang di antaranya adalah tarekat Rifalyah, Ahmadiyah, Dasuqiyah, Akbariyah, Maulawiyah, Kubrawiyah, Khalawatiyah, Naksyabandiyah, Sammaniyah, Syattariyah, Alawiyah, Idrusiyah, Tijaniyah, Sanisiyah. Meskipun tarekat itu kemudian ada yang berubah sedikit-sedikit, namun pokok-pokoknya tetap bertahan sebagaimana yang diletakkan oleh para ulama Sufi yang pertama membangun tarekat itu.

Dalam perkembangannya kemudian, muncul dua pandangan terhadap ilmu tasawuf, sebagaimana pernah dikemukakan oleh Baroroh Baried (1985). Sebagian beranggapan bahwa ilmu tasawuf ini termasuk menyesatkan akidah Islam, sebaian lain memandangnya sebagia suatu ajaran yang berada dalam batas-batas akidah Islam. Algazali sendiri pada saat itu merasakan kegoncangan batin dalam menghadapi berbagai aliran yang muncul dalam Islam sebagai akibat perjumpaan Islam dengan peradaban lain. Oleh karena itu dipelajarilah aliran-aliran itu, dan hasil telaah serta penghayatannya terhadap ilmu filsafat Yunani, ilmu kalam, ilmu tasawuf dan yang lainnya, akhirnya sampai kepada satu ketetapan bahwa dalam ilmu tasawuf justru terdapat ajaran yang memantapkan akidah Islam serta pengamalan ajarannya. Sebagaimana yang telah dikemukakan terdahulu, Algazali beranggapan bahwa ilmu tasawuf itu dapat menjaga pribadi dari kesesatan, seperti juga tersirat dalam Al-Munaid min al-Dlalal 'si penyelamat dari kesesatan'. Akhirnya, Algazali berkesimpulan bahwa mendidik budi pekerti seseorang itu sangat mungkin, dan menghilangkan sifat-sifat tercela pada diri seseorang bukanlah suatu hal yang mustahil. Kalau tidak demikian, dan menghilangkan sifat-sifat tercela pada diri seseorang bukanlah suatu hal yang mustahil. Kalau tidak demikian, Nabi tidak akan berpesan: "Perbaikilah akhlak atau kelakuanmu".

Tampilnya ajaran tasawuf yang dibawa oleh Algazali dipandang sebagai hilangnya keraguan umat Islam akan kebenaran ilmu ini (Baroroh baried, 1985: 287). Tetapi munculnya ajaran Ibn al-Arabi yang dikenal dengan ajaran WAhdatul Wujud menimbulkan kegoncangan lagi dalam ilmu tasawuf. Sejak itu lahirlah ilmu tasawuf yang ortodoks dan heterodoks, yaitu ilmu tasawuf yang tetap berpegang pada prinsip bahwa Tuhan Allah itu pencipta alam, dan ilmu tasawuf yang mengajarkan bahwa Tuhan Allah itu sama dzat dan wujudnya dengan alam.

Kemudian ajaran tasawuf yang heterodoks lebih berkembang di negara yang menerima Islam sebagai ajaran agama dan peradabannya.

# 4.3 Bentuk Penyajian Teks Wawacan Gandasari

Ada hal yang perlu dikupas terlebih dahulu sebelum meninjau lebih lanjut mengenai unsur-unsur tasawuf dalam Wawacan Gandasari (selanjutnya disingkat WG) ini, yakni sekilas mengenai istilah wawacan itu sendiri dalam khazanah susastra Sunda. Secara historis, wawacan sebagai salah satu bentuk karya sastra masuk ke dalam khazanah susastra Sunda diperkirakan pada pertengahan abad ke-17, dibawa oleh ulama Islam melalui pesantren dan kaum bangsawan (Ajip Rosidi, 1966: 12). Hal ini dapat dimaklumi, sebab agama Islam pada waktu itu dianggap sebagai agama baru dan banyak penganutnya. Pada zaman Mataram, banyak orang Sunda terutama dari golongan bangsawan dalam rangka keperluan birokrasi pemerintahan pulang-pergi ke sana, yang secara tidak langsung membawa pengaruh terhadap khazanah susastra Sunda, dalam hal ini yaitu wawacan, walaupun dalam beberapa hal tertentu terdapat modifikasi.

Wawacan sebagai salah satu jenis karya sastra Sunda, dari segi bentuknya adalah semacam hikayat (Melayu) yang ditulis dalam puisi tertentu yang dinamakan dangding, dan dengan kata lain ialah sebagai cerita panjang yang digubah menurut aturan pupuh (Ajip Rosidi, 1966: 112; Yus Rusyana, 1981: 111), sehingga secara umum wawacan adalah jenis (genre) sastra Nusantara yang khas dan di dalamnya aspek tulisan dan lisan menjadi padu. Artinya, wawacan yang ditulis dalam bentuk terikat (dangding) itu, baru dapat dinikmati penuh dan utuh lewat aktualisasi lisan dalam bentuk pembacaan melalui penembangan. Penembangan tersebut senantiasa didasarkan kepada corak dangding, yang secara konkret diwujudkan dalam pupuh, dan setiap pupuh itu memiliki karakter dan suasana tersendiri.

Adapun, nama-nama pupuh yang digunakan dalam teks WG, dari 17 nama pupuh yang dikenal ternyata hanya 9 pupuh yang

dipakai, yaitu pupuh: Sinom (I, II), Asmarandana (II), Kinanti (III), Dandanggula (IV), Durma (V), Mijil (VI), Pucung (VII), Magatru (VIII), dan Pangkur (IX), Secara lebih jelas dapat dilihat tabel berikut:

| Nomor<br>Urut | Nama Pupuh  | Nomor Pupuh | Jml.<br>Pada |
|---------------|-------------|-------------|--------------|
| 1.            | Sinom       | I & II      | 16 + 17 = 33 |
| 2.            | Asmarandana | II          | 24           |
| 3.            | Kinanti     | III         | 12           |
| 4.            | Dandanggula | IV          | 21           |
| 5.            | Durma       | V           | 22           |
| 6.            | Mijil       | VI          | 22           |
| 7.            | Pucung      | VII         | 17           |
| 8.            | Magatru     | VIII        | 16           |
| 9.            | Pangkur     | IX          | 18           |

Berdasarkan tabel itu tampak bahwa pupuh Sinom menempati posisi teratas dalam penggunaan nama pupuh. Hal ini tentunya disesuaikan dengan karakter pupuh, yang masing-masing memiliki daya lukis suasana tersendiri. Sebagai konsekuensinya. maka setiap lukisan atau pernyataan senantiasa harus berwadahkan sesuatu pupuh yang karakternya sesuai dengan sifat yang akan dilukiskan itu. Dalam hal ini, Pigeaud (1967, Vol I) pernah mengemukakan bahwa, "agaknya teori karakterisasi pupuh-pupuh yang berakena ragam itu merupakan gejala baru sebagai hasil penyempurnaan yang diperkenalkan oleh para penyair keraton, karena masih diragukan, apakah pada masa dahulu tembang macapat (wawacan) itu memiliki karakterisasi yang khas?" Meskipun secara teoritis setiap pupuh itu telah ditentukan karakter dan macam suasana yang dapat dibawakannya, akan tetapi tidak jarang terjadi "penyimpangan", dalam arti apa yang dilukiskan dalam suatu pupuh bertentangan dengan karakter pupuh yang digunakannya itu sendiri. Faktor penyebab adanya penyimpangan itu, antara lain karena kegemaran akan pupuh-pupuh tertentu dan ketidakielasan batas

antara karakter *pupuh* yang satu dengan karakter *pupuh* yang lainnya.

Dalam kesempatan ini dapat dilihat, bagaimana orang telah mengklasifikasi terhadap 17 pupuh yang dikenal dalam masyarakat Sunda atas 4 golongan dan cenderung didasarkan atas faktor kegemarannya, yaitu:

- 1) Pupuh-pupuh yang sangat disukai, yaitu Dandanggula, Sinom, Asmarandana, dan Kinanti.
- Pupuh-pupuh yang biasa muncul dalam wawacan, yaitu selain keempat pupuh tersebut juga termasuk Durma, Pangkur, Pucung, Magatru, Mijil dan Maskumambang.
- 3) Pupuh-pupuh yang jarang digunakan, yaitu Wirangrong, Balakbak, Gurisa, dan Lambang.
- 4) Pupuh-pupuh yang hampir terlupakan dan hanya dijumpai di dalam wawacan kuno, yaitu Ladrang, Gambuh, dan Jurudemung.

Dengan demikian dapat dimaklumi apabila dalam suatu pupuh terdapat pernyataan, gambaran, dan curahan yang pada hakekatnya bermacam-macam suasana, hal itu diduga secara terpaksa digubah dengan pupuh-pupuh kegemaran si penyair. Akibatnya, banyak gubahan yang tidak sesuai dengan karakter pupuh secara konvensional.

Oleh karena itu, pemilihan pupuh sebagai wadah lukisan atau pernyataan pada akhirnya cenderung bersifat subyektif, yaitu bergantung kepada keleluasaan pengetahuan dan kedalaman pengertian tentang jenis dan karakter pupuh. Kendatipun demikian, pada umumnya gubahan itu tidak terlalu menyimpang dari karakter utama pupuh yang digunakannya itu.

Di antara 17 macam pupuh itu pada dasarnya hanya terdapat empat macam karakter yang jelas, yaitu: 1) Dandanggula menyatakan gembira, agung; 2) Maskumambang menyatakan prihatin; 3) Balakbak menyatakan lucu; dan 4) Durma menyatakan marah. Sedangkan karakter pupuh-pupuh yang lainnya berada di antara yang empat tersebut. Kemudian secara umum suatu lukisan yang bernadakan keprihatinan dapat berwadahkan pupuh: Asmarandana, Kinanti, Magatru, Maskumambang atau juga Mijil. Dengan demikian, batas karakter antara satu dengan yang lainnya dapat dikatakan masih kabur, kendatipun untuk pupuh tertentu telah ada batasnya yang jelas. Umapanya tentang keprihatinan di dalam Asmarandana akan bertautan dengan cinta-asmara, sedangkan keprihatinan di dalam Maskumambang adalah keprihatinan dalam taraf "kesangatan", yaitu rasa duka yang hebat. Namun, keprihatinan karena asmara pun tidak semata-mata hanya dalam pupuh Asmarandana, sebab pupuh Kinanti pun biasa dipakai menampung lukisan seperti itu.

Berkaitan dengan pembicaraan tentang karakter pupuh ini, Margaret J. Kartomi (dalam Emuch Hermansoemantri, 1979, 554) telah mengadakan klasifikasi tembang macapat ke dalam empat tipe utama, yaitu: 1) pupuh yang sifatnya lirik (curahan rasa) adalah Kinanti, Asmarandana, dan Mijil; 2) pupuh yang bersifat menceritakan adalah Dandanggula dan Sinom; 3) pupuh yang sering digunakan untuk melukiskan peristiwa yang dahsyat dan keras adalah Durma dan Pangkur; dan 4) pupuh yang sifatnya keras serta pedas adalah Pucung dan Maskumambang. Tifikasi karakter pupuh tersebut, lebih didasarkan atas keanekaragaman bentuk pupuh, yakni ketidaksamaan dalam hal banyaknya padalisan (larik) dalam setiap pada (bait) serta banyaknya engang (suku kata) dalam setiap padalisan. Dengan kata lain, antara fakta lahiriah (bentuk) pupuh dan karakter pupuh terdapat keterkaitan atau kesejajaran. Akan tetapi, pernyataan ini tidak dapat diterima sepenuhnya, karena secara obyektif tidak tampak secara jelas adanya hubungan antara bentuk pupuh dengan karakternya.

# 4.4 Kronologi Teks Wawacan Gandasari

Perlu diingatkan bahwa kronologi atau susunan teks WG, sebagai bentuk cerita yang berisi dialog ini di antara dua orang kakak beradik yang digubah dengan menggunakan nama-nama pupuh, teknik penceritaannya bersifat "sorot-balik". Apabila diamati secara seksama, akan lebih tepat bila teks WG diawali dengan pupuh VI: Mijil. Dalam pupuh Mijil ini diceriterakan

dialog antara orang tua yang menyarankan kedua anak lakilakinya, yaitu Ki Ganda dan Ki Sari berguru ilmu agama Islam (masantren), seperti tampak dalam kutipan berikut:

Kacarita kakangna jeung adi, bapana geus kolot, maneh agus geura marasantren, maneh ulah tonggoy teuing ulin, sing boga pangarti, da bapa geus sepuh.

Nya masantren maneh ka nu alim, ka pasantren gerot, seug ti dinya geus laleumpang kabeh, ngan bapana nu tinggal di bumi, anakna arindit, leumpangna geus jauh (WG, VI: 106-107).

'Tersebutlah kakak beradik, ayahnya sudah tua, segeralah kamu mesantren, jangan keterlanjuran main, harus berilmu, karena ayah sudah tua.

Mesantrenlah kamu (berdua) kepada orang alim, ke pesantren ulung, lalu mereka berangkat, hanya ayahnya yang tinggal di rumah, kedua anaknya pergi, perjalanannya sudah jauh.

Dalam pupuh VI: Mijil ini pun akhirnya dikisahkan pertemuan kedua kakak-beradik yang telah sekian lama berpisah untuk berguru ilmu agama Islam. Di situ terjadi dialog mereka yang memperbincangkan masalah kehidupan manusia di alam kubur, yang dibayangkan oleh Ki Ganda (kakaknya) sebagai suatu yang sangat mengerikan. Itulah kesan yang diperoleh Ki Ganda sebagai hasil dari berguru ilmu agama Islam (masantren). Keadaan demikian tidak dianggap berarti apa-apa oleh Ki Sari (adiknya), sehingga akhirnya dialog mereka berkembang kepada masalah hakekat manusianya itu sendiri. Dalam hal ini justru Ki Sari (adiknya) yang lebih luas pengetahuan mengenai ilmu agama Islamnya daripada Ki Ganda (kakaknya).

Setelah pupuh VI: Mijil nilah teks WG berkembang menjadi sebuah kisah cerita kisah cerita dalam bentuk dialog tentang hakekat manusia yang dipaparkan dalam bentuk suluk. Selanjutnya susunan teks WG yang digubah dengan menggunakan nama-nama pupuh urutannya akan menjadi: Mijil (VI), Pucung (VII), Magatru (VIII), Pangkur (IX), Sinom (I & II), Asmaran-

dana (II), Kinanti (III), Dandanggula (IV), dan Durma (V). Secara lebih jelas dapat dilihat tabel berikut ini:

| Nomor<br>Urut | Nama Pupuh  | Nomor Pupuh | Jml.<br>Pada |
|---------------|-------------|-------------|--------------|
| 1.            | Mijil       | VI          | 22           |
| 2.            | Pucung      | VII         | 17           |
| 3.            | Magatru     | VIII        | 16           |
| 4.            | Pangkur     | IX          | 18           |
| 5.            | Sinom       | I & II      | 16 + 17 = 33 |
| 6.            | Asmarandana | II          | 24           |
| 7.            | Kinanti     | III         | 12           |
| 8.            | Dandanggula | IV          | 21           |
| 9.            | Durma       | V           | 22           |

Adapun, pemakaian pupuh Sinom ini pada dasarnya disesuaikan dengan tipenya itu sendiri, sebagaimana telah dikemukakan terdahulu, bersifat menceritakan, yang dalam hal ini menceritakan empat taraf dalam menjalankan tasawuf. Pupuh Sinom dipakai sebagai bingkai teks WG bagi pupuh-pupuh yang digunakannya. Jadi, apabila teks WG dibaca berdasarkan susunan seperti tampak pada tabel terakhir ini, pemahaman terhadap isi teks WG diperkirakan akan lebih sistematis.

### 4.5 Unsur-unsur Tasawuf dalam Wawacan Gandasari

Sebagaimana telah disinggung-singgung bahwa teks naskah WG tidak lain dari bentuk gubahan empat taraf dalam menjalankan tasawuf, yakni sareat, tarekat, hakekat, dan makrifat. Di dalamnya ditemukan istilah-istilah: wujud, dzat, sifat, makrifat, nikmat, manfaat, dan sebagainya, yang pada dasarnya mengacu kepada masalah tasawuf tersebut yang disajikan dalam bentuk suluk. Istilah suluk menurut Kamus Bahasa Sunda (Satjadibrata, 1954: 385) sama dengan siloka, yaitu perlambangan, yang biasa dilantunkan oleh dalang. Arti kata ini pada dasarnya sama dengan apa yang terdapat dalam Bahusastra Jawa-Indonesia (S. Prawiroatmodjo, 1981: 215), yakni suluk:

'nyanyian dalang'. Kemudian di dalam sub-entrinya ditemukan ngelmu suluk: 'ilmu suluk, ilmu mistik'. Dengan demikian, WG ini termasuk ke dalam jenis kepustakaan Islam kejawen yang di dalamnya tampak pengaruh ajaran tasawuf dan budi luhurnya sangat menonjol.

Sehubungan dengan masalah tersebut, Simuh (1985) pernah melakukan pengkajian terhadap kepustakaan Islam kejawen, yang menurut pengamatannya tampak bahwa sastrawan Jawa pada umumnya tidak banyak pengetahuannya terhadap bahasa Arab dan Agama Islam. Kelemahan mereka tampak dalam pengungkapan hal-hal yang berhubungan dengan agama Islam. Banyak istilah agama Islam yang diberi arti menurut tanggapan serta pemahaman para sastrawan itu sendiri, bahkan kadangkadang jauh menyimpang dari pengertian yang seharusnya. Akibatnya dalam kepustakaan semacam itu, banyak terdapat uraian yang samar dan sulit difahami. Hal tersebut dalam WG tampak antara lain dalam kutipan:

..., dibasakeun lapad Sirri al Insanu, keris abus kasarangka, eta nu lumrah teh teuing.

Enyana mah lain eta, dingarankeun lapad *al Insanu Sirri*, jadi sarangka nu abus, geura manah ku kakang, tapi eta loba-loba nu nyebut, wangrangka manjing curiga, enyana mah teu kapanggih (WG, IX: 161–162).

'..., kalimat Sirri al Insanu diartikan, keris masuk ke dalam sarungnya, itulah umumnya. Sebenarnya bukan begitu, tetapi justru kalimat al Insanu Sirri, sarungnya itu yang masuk, coba kakak pikir, tetapi banyak yang menyebut, sarung masuk ke dalam keris, sebenarnya tidak ditemukan'.

Kutipan tersebut sebenarnya bertujuan untuk memberikan makna terhadap sebuah hadits: al insanu sirri, wa anna sirahu 'manusia itu adalah sir (rasa) aku, dan aku adalah rasa dia'. Hadits tersebut biasanya dipadukan dengan sebuah dalil: al insanu dlohiru'allah, wallahu bathinu'l iman 'sesungguhnya, manusia itu perwujudan Allah Yang Maha Esa, dan Allah Yang Maha Esa adalah batinnya manusia'. Kemudian hadits dan dalil tersebut dalam ajaran tasawuf dijabarkan lagi menjadi

- 8 pasal seperti juga yang diuraikan dalam teks WG, kendatipun uraiannya itu —dalam bentuk perlambang— kurang begitu sistematis. Adapun kedelapan pasal penjabaran tersebut maksudnya guna menjelaskan hal-hal berikut ini.
- (1) Adanya bisikan Dzat; yang sesungguhnya tidak ada sesuatu pun, artinya tidak seperti apa yang dilihat oleh mata, dan jauh dari perkiraan akal, tidak ada yang berwujud sesuatu pun. Segala permulaannya hanyalah Isun (aku, kawula). Tidak ada Tuhan selain Isun, dan sesungguhnya dzat Yang Maha Suci itu meliputi Isun, menempatkan "Asma Isun" (panggilan Isun).
- (2) Watak Dzat, sesungguhnya Isun yang berkuasa menurunkan sesuatu menjadi banyak, serta awalnya Qudrat Isun itu sempurna. Dari situ sudah tampak kenyataan Afal Isun, yang sejak awal telah menyerukan Hayyun Qoyum yang dikenal dengan sajarotul yakin (pohon sejati) yang tumbuh pada Alam Adam Makdum, keabadian yang sesungguhnya, kenyataannya di dalam hampa-kosong, yang berdiri dan tampak jelas selamanya. Kemudian keluarlah cahaya Nur Muhammad (Miratul Hayal), lahir Roh Idlopi, selanjutnya pelita yang dikenal sebagai Hijab perlambang bentuk penderitaan Isun.
- (3) Pencerminan Tempat Dzat; tampak dalam hadits al insanu wa anna sirrahu 'sesungguhnya manusia itu adalah rasa Isun, dan Isun adalah rasa manusia. Karena Isun telah menyerukan kepada Adam yang berasal dari anasir yang 4 perkara: bumi (tanah), cai (air), seuneu (api), angin. Itulah yang mewujudkan kelahiran Isun, yang ke dalam 4 anasir tersebut masuk ke dalam 5 perkara, yaitu Nur (cahaya), Sir (rasa), Roh (jiwa), Nafsu (akal), dan Kolbu (budhi). Menjelma melambangkan bentuk (rupa) Isun sebagai perwujudan Yang Maha Suci. Hal ini merupakan pemaknaan dari dalil: Wallahu'ala kulli syein muhith 'sesungguhnya Tuhan itu lebur (tidak terpisahkan) dengan segala sesuatu'; Wa nahnu akrobu min habli'lwarid 'sesungguhnya, dekatnya Kami (Tuhan kepadamu (manusia) adalah lebih dekat daripada otot lehermu'.

- (4) Keadaan Isi Mahligai dalam Baetal Mamur; sesungguhnya letaknya Isun Sejati ada dalam Baetal Mamur yang terdapat di dalam kepala Adam, yang secara bertahap susunannya adalah: yang ada dalam kepala adalah otak; di antara otak adalah mani (sperma); di dalam mani ada budhi (kolbu); di dalam budhi ada nafsu (lubun); di dalam lubun ada sukma (sifafun), di dalam sukma ada rasa (sirun), di dalam rasa ada Isun (Dzat). Dalam konsep ini, tiada Tuhan selain Isun. Dzat yang menyelimuti tempat sejati.
- (5) Keadaan Isi Mahligai dalam Baetal Muharam; sesungguhnya Isun sejati berada dalam Baetal Muharam yang terdapat di dalam Dada Adam. Susunannya adalah: di dalam dada ada hati, yaitu jantung; di dalam jantung ada budhi; di dalam budhi ada angan-angan (jinem); di dalam angan-angan ada sukma; di dalam sukma ada rasa; di rasa ada Isun. Jadi, tiada Tuhan selain Isun yang menyelimuti tempat sejati.
- (6) Keadaan Isi Mahligai dalam Baetal Mukadis; sesungguhnya Isun sejati bertempat dalam Baetal Mukadis yang terdapat di dalam Kondol Adam (tabung pelita). Susunannya adalah: di dalam kondol ada pringsilan (biji); di dalam pringsilan ada nuftah (mani); di dalam nuftah ada madhi; di dalam madhi ada wadhi; di dalam wadhi ada maningkem; di dalam maningkem ada rasa; di dalam rasa ada Isun. Juga seperti konsep lainnya, tiada Tuhan selain Isun yang menyelimuti tempat sejati. Kemudian, menjadi Nuqatgaib, turun menjadi awal mula cahaya (johar awal) yang tinggal di dalam; alam ahadiat, alam wahdat, alam wahidiat, dan arwah, alam mitsal, alam ajsam, dan alam insan kamil. Kejadian manusia yang sempurna tidak lain daripada sifat Isun sejati.
- (7) Penetapan Iman, yaitu yang menjadikan sentausanya iman; yang dikukuhkan dengan hadits: Ruatu Robbi bi Robbi 'sesungguhnya melihat (tajali) kepada Tuhan itu oleh Tuhan (itu sendiri).
- (8) Saksi Sejati (Sasyahidan); dalam hal ini dikemukakan bahwa Isun bersaksi kepada Dzat Isun pribadi. Sesungguhnya tiada

Tuhan selain Isun, dan Muhammad itu utusan Isun. Rasul itu Rasa Isun, dan Muhammad itu Cahaya Isun.

Di samping itu, dalam teks WG ditemukan beberapa perlambangan lain, terutama dengan mengambil patokan dari nama-nama hari yang tujuh. Di situ ada yang disebut lampah poe anu dihin, reujeung kalakuanana, reujeung dewana 'perilaku hari yang semula, dan kejadiannya, serta perdewaannya', yakni: 1) Ahad, lakuna srangenge, dewana badak 'Mingggu, perilaku matahari, dewanya badak; 2) Senen, lakuna kembang, dewana lauk 'Senin, perilaku bunga, dewanya ikan; 3) Salasa, lakuna seuneu, dewana oray 'Selasa, perilaku api, dewanva ular'; 4) Rebo, lakuna mega, dewana macan 'Rabu, perilaku awan, dewanya macan'; 5) Kemis, lakuna angin, dewana manuk 'Kamis, perilaku angin, dewanya burung'; 6) Jumaah, lakuna cai, dewana bangkong 'Jum'at, perilaku air, dewanya kodok'; 7) Saptu, lakuna bumi, Dewana monyet 'Sabtu, perilaku bumi, dewanya Kera'. Hal ini mengingatkan kepada teks naskah paririmbon, yang sebenarnya bila dihubungkan dengan isi ajaran tasawuf dalam bentuk suluk terlalu samar.

Selain itu, dalam teks WG ditemukan pula apa yang dinama-kan enggonna poe anu tujuh 'kedudukan hari yang tujuh', yaitu: 1) Ahad, ahadiat, lakuna soca, ati, enur 'Minggu, ahadiat, perilaku mata, hati, cahaya'; 2) Senen dina manah, ati-sir 'Senin dalam hati, rasa-hari'; 3) Selasa, geni, nafsu-amarah, bayah, tina cepil 'Selasa, api, angkara murka, paru-paru, dari telinga'; 4) Rabo, roh idlopi, jenengan urang 'Rabu, roh idlopi, nama kita'; 5) Kemis, angin, napas 'Kamis, angin, napas'; 6) Jumaah, cai, mani, maningkem jadi salira'; 7) Saptu, bumi, jisim 'Sabtu, bumi, raga'. Kemudian dibicarakan pula tentang masalah ilmu sejati yang sebenarnya telah ada dalam diri manusia, serta dzat dan sifat Nabi Muhammad dan' Rasul. Persoalan ini digambarkan dengan 24 perlambangan dari perilaku manusia serta keadaan alam kehidupannya.

Hal-hal tersebut pada dasarnya dimasukkan untuk menjabarkan pemahaman dalil: Innalloha 'Alakulli Syein Qodir 'Sesungguh-sungguhnya bahwa Tuhan (Isun) itu Maha Kuasa atas segala-galanya'. Demikian sempurnanya Qudrat Isun telah menjadi kenyataan dalam segala perbuatannya, yang merupakan terbukanya Iradat Isun. Selanjutnya untuk memahami masalah ini diuraikan lagi menjadi 7 pasal, yaitu:

- (1) Kayu Sajaratul Yakin (Sajaratul Muntaha) yang tumbuh di dalam alam Adam Makdum yang abadi. Jelasnya sebagai kayu sejati yang tumbuh di dalam jagat Sunyaluri Dzat Mutlak Qodim atau Dzat Sejati. Yang pasti, awal dari segalanya adalah Dzat Atma, nyatanya hidup sejati yang menjadi kekuasaan Alam Ahadiyat.
- (2) Nur Muhammad adalah cahaya yang terpuji yang tinggal di dalam Kayu Sajaratul Yakin, yaitu hakekat cahaya yang dianggap sebagai Dzat sejati yang ada di dalam Nuqat Gaib yang merupakan sifat Asma, menjadi kekuasaan Alam Wahdat.
- (3) Miratull Hayati adalah pencerminan raga Isun yang menghadap Nur Muhammad. Itulah hakekat kebijaksanaan yang dinamakan Rasa Dzat sebagai Asma Dzat yang menjadi kekuasaan Alam Wahidiat.
- (4) Roh Idlopi adalah nyawa (roh) yang suci yang menurut salah satu hadits berasal dari Nur Muhammad, yaitu hakekat Sukma yang dinamakan tempat Dzat sebagai Afal Atma yang menjadi kekuasaan Alam Arwah.
- (5) Kandil Istolop (tabung pelita) yaitu lampu yang tidak berapi yang merupakan permata dengan cahaya kemilau, merupakan kekuasaan Nur Muhammad tempat berkumpulnya seluruh arwah (roh). Itulah hakekat angan-angan yang dianggap persemayaman Dzat yang mengamban Atma, dan menjadi kekuasaan Alam Mitsal.
- (6) Darah dianggap sebagai permata bagi hakekat budhi, yang dianggap persemayam Dzat sebagai tempat pengabaran Atma, dan menjadi kekuasaan Alam Ajsam.
- (7) Hijab (neraca) dinamakan Dinding Jalal, yakni kekuatan Yang Maha Agung. Pancaran sinarnya datang dari permata

yang lima. Ketika bergerak mengeluarkan asap air (uap) yaitu hakekat dari jasad, sebagai pakaian Atma yang dikuasai oleh Alam Insan Kamil.

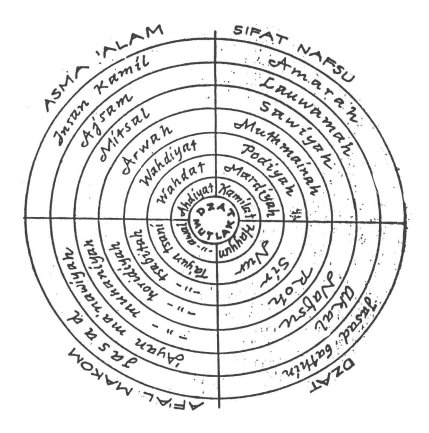
Demikian antara lain perlambangan yang diungkapkan di dalam Teks WG, yang menggunakan patokan kepada namanama hari yang tujuh. Hal ini tidak lain dari suatu upaya memecahkan hakekat ilmu agama Islam yang dikenal dengan ajaran tasawuf, yang pada pokoknya adalah mencoba untuk menggali makna yang terkandung dalam kedua kalimat Syahadat yang sejati. Di samping itu, apabila diperhatikan apa yang dimaksud dengan ilmu sejati, nyatanya ada dalam diri setiap insan. Hal inilah yang telah dicoba disulukkan (diperlambangkan) dengan perilaku hari yang tujuh serta perdewaannya, sebagai pencerminan anasir-anasir yang membangun wujud manusia yang penjabarannya adalah sebagai berikut:

- (1) Sesuatu yang menjadi asal-mula dinamakan Hayawiun, artinya gerak kehidupan itu perwujudannya dinamakan Hayun, yakni hidup itu adalah dengan nyawa (rokh). Sedangkan hidup itu sendiri adalah bayangan dari Hayun, yang tampak gerak-geriknya. Dinamakan pula Hayun Daim, yaitu hidup yang abadi, sedangkan hakekatnya adalah tetap satu, yakni Hayun.
- (2) Nur kenyataannya ialah cahaya. Hakekatnya satu tetapi dapat diartikan lima, yaitu: 1) Nuriah adalah cahaya samar yang berwarna hitam; 2) Nurani adalah cahaya terang, berwarna merah; 3) Nurmahdi adalah cahaya menyorot, berwarna kuning; 4) Nurbuat adalah cahaya yang sentausa, berwarna hijau; dan 5) Nur Muhammad adalah cahaya yang terpuji, berwarna putih. Semua itu disebut Nurullah, yakni Cahaya Illahi.
- (3) Sir, yaitu rasa sejati. Hakekatnya satu, tetapi diartikan ada enam, yaitu: 1) Sir Ibtadi adalah rasa purba sebagai perwujudan wahyu asmaranala (cinta sejati); 2) Sir Kohari adalah rasa yang berupa wahyu asmaratura (cinta yang mengalir); 3) Sir Kamil adalah rasa sempurna yang menjadi wahyu asmararurda (cinta kebahagiaan); 4) Sir Aji adalah

- rasa mulya yang menjadi wahyu asmara nada; 5) Sir Hakeki adalah rasa sejati yang menjadi wahyu asmararontra (cinta yang menyeluruh); dan 6) Sir Wahdi adalah rasa tunggal yang menjadi wahyu asmaragama (cinta mesra).
- (4) Roh, yaitu rokh atau sukma yang diartikan menjadi tujuh jenis, 1) Roh Jasmani adalah bayangan sukma yang menghidupkan anggauta badan. 2) Roh Nabati adalah bayangan sukma yang menjadi "bulu-kuku", yang ditanam akan menjadikan hidupnya budhi; 3) Roh Nafsani adalah bayangan sukma yang membangkitkan angkara murka; 4) Roh Rohani adalah bayangan sukma yang menghidupkan segala suk; 5) Roh Rahamani adalah sukma yang memiliki sifat pemurah, biasa dinamakan roh robbani, menjadi bayangan kehidupan rasa; 6) Roh Nurani adalah sukma cahaya, menjadi bayangan hidupnya cahaya; dan 7) Roh Idlopi adalah sukma yang suci, menjadi bayangan hidupnya Atma.
- (5) Nafsu yang dibagi menjadi 4 golongan atau 4 jenis, yaitu: 1) Nafsu Amarah berwatak jelek (iri, dengki), letaknya di dalam empedu, keluarnya melalui telinga. Disebut Kahanan Manah yang memancarkan cahaya merah yang sempurnanya menarik kepada leburnya kulit dan darah; 2) Nafsu Lauamah berwatak loba, lapar, lelah, dan sebagainya. Terpengaruh oleh pembawaan perut dan ucapan (lisan). Disebut sebagai Kahanan Manah yang memancarkan cahaya hitam, yang sempurnanya menarik kepada hancurnya rambut/bulu dan kuku; 3) Nafsu Sawiyyah berwatak dengki, murka, banyak keinginan, senang kenikmatan, tempatnya di dalam kalilipa. Keluarnya dari mata, disebut sebagai Kahanan Manah yang memancarkan cahaya kuning. Sempurnanya menarik kepada hancurnya otot dan daging; dan 4) Nafsu Muthmainah berwatak senang kepada keutamaan, seperti bertapa. Tempatnya di dalam babalung (tulang), dan keluarnya dari hidung. Disebut seibarat Kahanan Manah yang memancarkan cahaya putih dan sempurnanya dapat menarik hancurnya tulang dan sumsum.
- (6) Akal kenyataannya adalah budhi yang sebenarnya hanya

- satu, tetapi dapat dibagi menjadi 5 istilah, yaitu: 1) Budhi Manawi, 2), Budhi Sanubari, 3) Budhi Suwedha (penakut), 4) Budhi Fuad, dan 5) Budhi Sir (rasa kalbu yang sejati).
- (7) Jasad dalam kenyataannya adalah badan yang sebenarnya hanya satu, tetapi bisa diartikan dua, vaitu: 1) Jasad Hurip. yakni badan yang terwujud dari debu yang dinamakan jisim atau badan jasmani, yang umumnya dinamakan badan kasar; dan 2) Jasad Latif, yakni badan halus yang biasa dinamakan badan rohani, yaitu badan sukma. Badan kasar dan badan halus (jasmani dan rohani) senantiasa menyatu dalam kahanan jati (tempat sejati) laksana kue satu dalam cetakannya. Pada mulanya kasar, kemudian luluh-lebur dalam badan halus diliputi oleh Havvun Daim, yakni hidup mengabdi dalam kahanan kita pribadi. Pleh karena itu da suluk (perlambang) : warangka manjing curiga 'sarung (keris) masuk ke dalam keris', yang maksudnya adalah badan kasar mengabdi kepada badan halus. Namun apabila badan kasar sedang menjadi pengemban (badan halus), suluknya (perlambangnya) adalah: curiga manjing warangka 'keris masuk ke dalam sarungnya', yang artinya badan halus mengabdi di dalam badan kasar.

Apabila seluruh uraian yang telah dikemukakan tersebut dimasukkan ke dalam sebuah bagan, maka akan diperoleh satu gambaran sebagai berikut :



Mengingat Dzat itu tidak tentu tinggalnya, tetapi pengabdiannya meliputi seluruh kehidupan insan, tentu banyak yang keliru karena harus ditelusuri mulai dari afal makom. Berhubung tidak mencari tempat, maka Dzat itu sering diungkapkan "tanpa warna, tanpa rupa, heran karena sifat yang dimilikinya"; bukan laki-laki, bukan wanita, juga bukan waria (wandu). Suluknya (perlambangnya) ibarat "kumbang melayang di angkasa". Hanya sering disebut martabatnya saja, berhubung belum tentu tempatnya. Berdasarkan diagram di muka, dapat disusun sebuah penjabaran sebagai berikut:

(1) Hayyun adalah hidup (atma) yang menempati alam Ahadiyat. Hayyun ini dianggap sebagai pengikat Dzat Sejati.

- Perlambangnya "ratu berkuasa di angkasa". Martabatnya disebut tayun awwal, mulai nyata kedudukannya.
- (2) Nur adalah cahaya yang menempati alam Wahdat. Nur adalah sebagai pembuka Hayyun, yang menjadikan mulai terlihatnya kehidupan. Memancar dari kekuatan Atma sejati. Perlambangnya "bunga tanjung yang hidup tanpa air". Martabatnya disebut tayun tsani, telah nyata kedudukannya.
- (3) Sir adalah rasa yang menempati alam Wahidiyat. Sir adalah sebagai pembuka Nur yang tersinari oleh kekuatan Dzat Sejati. Perlambangnya "seruas bambu", yakni tidak tampak ada isinya. Martabatnya disebut ayan tsabitah, telah nyata sekali dalam kedudukannya.
- (4) Roh adalah nyawa yang menempati alam Arwah. Roh adalah sebagai pembuka Sir yang disinari oleh kekuatan Permana Jati. Perlambangnya "bekas burung bangau sedang terbang", yang mustahil ada bekasnya. Martabatnya ayan harijiah, hidupnya keluar dari kedudukan (tempat).
- (5) Nafsu adalah angkara yang menempati alam Mitsal. Nafsu adalah sebagai pembuka Roh, yang tersinari oleh kekuatan Sukma Sejati. Perlambangnya "api menyala di dasar samudra". Martabatnya disebut ayan muhaniyyah, nyatanya hidup dalam suatu tempat.
- (6) Akal adalah budhi yang menempati alam Ajsam. Akal adalah sebagai pembuka Nafsu, yang tersinari oleh kekuatan Hangkara Sejati (Iftikor). Perlambangnya "kuda menari di dalam kandang", ada dalam barisan. Perlambangan lainnya "orang sakit lumpuh bisa mengelilingi jagar". Martabatnya disebut ayan manawiyah, nyatanya telah keluar dari tempat.
- (7) Jasad adalah badan yang menempati alam Insan Kamil. Jasad adalah sebagai pembuka Sifat, yang menjadi tempat segala anasir tersebut. Terselimut oleh seluruh pancaran sinar yang menyebar ke seluruh anggota badan.

Demikianlah pengungkapan sepintas mengenai unsurunsur ajaran tasawuf yang terbayang dalam teks naskah WG. Uraian tersebut ditutup dengan sedikit catatan bahwa hingga saat ini belum banyak yang meneliti karya sastra Islam dalam khazanah susastra Sunda yang secara kuantitatif masih menunggu penggarapan dan penelitian lebih lanjut.

#### BAB V

# RELEVANSI DAN PERANAN NASKAH DALAM PEMBINAAN DAN PENGEMBANGAN KEBUDAYAAN NASIONAL

Adakah relevansi dan peranan naskah-naskah (kuno) dalam pembinaan dan pengembangan kebudayaan nasional? Untuk menjawab pertanyaan ini, ada baiknya kami kutip sebuah pendapat yang pernah dikemukakan oleh Prof. Dr. Sulastin Sutrisno dalam pidato pengukuhan jabatan Guru Besar dalam Ilmu Filologi pada Fakultas Sastra dan Kebudayaan Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta Tahun 1981. Judul pidato itu dimuat dalam buku Relevansi Studi Filologi, antara lain dikemukakan bahwa pada hakekatnya segala ilmu yang kita pelajari dan kita tekuni itu haruslah ada relevansinya untuk masyarakat, haruslah merupakan bahan bangunan yang esensial bagi pendirian monumen bangsa. Dengan prinsip kemanusiaan, dengan manusia sebagai pusat perhatian, kita boleh bertanya: apakah suatu mata pelajaran atau penelitian ada gunanya untuk memperbaiki kedudukan manusia dalam arti yang seluas-luasnya? Karena tidak ada "science for science's sake" atau "art for art's sakr", maka tidak ada pula filologi tanpa manusia dan kita tidak usah mempelajari filologi apabila tidak pada dasarnya membantu sesama manusia (Sulatsin Sutrisno, 1981: 1; Robson, 1978: 7).

Naskah lama sebagai obyek pertama filologi adalah benda peninggalan budaya yang menyimpan berbagai segi kehidupan bangsa pada masa lampau. Makin banyak karya filologi di Indonesia dapat membantu perkembangan masyarakat dan kebudayaan kita (Harsia W. Bachtiar, 1974: 41), yang harus dikembangkan ke arah kemajuan adab dan persatuan serta peningkatan deraiat kemanusiaan bangsa Indonesia (UUD 1945. Bab XIII, Pasal 32: Penjelasan). Penelitian filologi merupakan salah satu tugas untuk menyelamatkan khazanah bangsa Indonesia pada umumnya. Unsur-unsur kesamaan dan keanekaragaman tradisi kesastraan dalam berbagai sastra lama Indonesia. baik tulisan maupun lisan merupakan warisan budaya yang sangat bernilai guna membangun kesatuan dan persatuan dalam kebhinekatunggalikaan bangsa (Sulastin Sutrisno, 1979: dalil VII). Sehubungan dengan itu, Prof. Dr. A. Teeuw menyarankan. bahwa sastra daerah tidak cukup kita teliti hanya dalam rangka kedaerahannya. Sastra se-Indonesia dari segi ilmiah harus kita teliti sebagai satu bidang penelitian, karena unsur-unsur kedaerahan saling berkaitan dan bergantungan. Cross conections, hubungan lintang lewat lintas bahasa dan suku dapat kita amati, baik dari segi sejarah maupun dari segi tipologi (Teeuw, 1982: 13).

Tetapi tidak hanya dari segi pengaruh dan interaksi sejarah kesatuan se-Indonesia merupakan bidang penelitian yang utuh; juga dari segi tipologi kita lihat persamaan yang sangat menonjol; karena dari dahulu Rassers (1922) telah memperlihatkan identitas fundamental antara cerita panji dan cerita rakyat atau mitos di Sulawesi Utara dan bagian Indonesia lain, tak kurang menariknya persesuaian tipologi antara teks yang sering kali disebut bersifat sejarah. Tidak hanya antara babad di Sunda, Jawa, Bali, Sasak terdapat persamaan tipologi yang besar, yang tidak cukup diterangkan berdasarkan pengaruh sejarah saja, mengingat dalam lingkungan susastra Melayu ada teks yang sama pula yang disebut sejarah atau hikayat dan lain-lainnya, yang secara tipologi menunjukkan banyak persamaan. Tetapi teks lisan tertentu yang diteliti James Fox

(1986) dari Pulau Roti dalam segi tipologinya dapat dikatakan sama betul dengan teks sejarah tadi, seperti bisa dijelaskan dalam perbandingan antara Babad Buleleng suntingan Worsley dengan teks Roti yang dipublikasikan oleh Fox (Teeuw, 1982: 14).

Salah satu dampak masuknya Agama Islam ke Indonesia adalah adanya warisan naskah-naskah (Sunda) yang diwarnai dengan warna ke—Islaman. Sudut pandang ke—Islaman ini memperkaya khasanah budaya yang bercorak ragam di Jawa Barat khususnya dan Indonesia pada umumnya. Di samping itu pengaruh Islam memberi corak tersendiri bagi masyarakat pendukungnya, baik dalam pandangan hidup manusia sebagai manusia, maupun manusia sebagai makhluk sosial, manusia sebagai khalifah (utusan di bumi) ini yang memikul tugas atau mengemban tugas yang diberikan Allah SWT sebagai pencipta, atau dapat memberi pengaruh bahwa hakekat manusia adalah sebagian dari macro cosmos (alam semesta).

Naskah Sunda yang berisi tasawuf atau suluk ini merupakan penggalan-penggalan dari sebuah dialog untuk mencari jati diri manusia itu sendiri, sehingga naskah ini sangat erat kaitannya dengan sistem kepercayaan masyarakat pendukungnya. Isi naskah WG merupakan suatu kajian cendekiawan Islam yang dituangkan dalam bentuk dialog dalam naskah. Isi naskah ini mampu memberi informasi tentang keagamaan (Islam) pada jamannya. Sehingga kegunaan naskah ini salah satunya dapat dijadikan sebagai bahan studi yang pada dasarnya merupakan dokumen atau saksi yang dapat berbicara banyak mengenai informasi yang berisi pikiran, perasaan, dan pengetahuan dari suatu bangsa atau masyarakat.

Berangkat dari anggapan di atas, maka kedudukan dan fungsi tasawuf seperti yang tertuang dalam wawacan Gandasari, sangatlah berperan sebagai suatu cara untuk memecahkan persoalan dan mendorong kita untuk mengungkapkan pikiran, perasaan dan pengetahuan pemikir Islam. Di mana kedudukan dan fungsi tasawuf akan jelas terlihat dan dapat dirasakan sebagai sesuatu yang esensial dan bermanfaat.

Sehubungan dengan itu, Prof. Dr. H.M. Rasyidi (1986) selalu mengingatkan kepada generasi muda untuk belajar (termasuk di dalamnya tasawuf) "Kita harus ingat bahwa tasawuf muncul dalam sejarah Islam sebagai reaksi-reaksi atas pengikut-pengikut Nabi Muhammad SAW yang berubah sikap. Mereka berjuang dengan Nabi dalam penderitaan, tetapi ketika Nabi telah tiada dan kekuasaan Islam meluas, para pengikut Nabi tersebut lupa diri tergiur oleh benda dan kekayaan. Maka timbullah orang seperti Abu Dzal Alghiifari yang hidup sederhana, memakai pakaian sederhana yang terbuat dari bulu kambing. Di situlah terdapat arti gerakan ini, yakni memakai pakaian shuuf 'bulu' (Rasyidi, 1986: 20).

Sebelum melangkah lebih jauh, kita tinjau kembali dan menilai sikap kita terhadap tasawuf. Tasawuf adalah Produk ajaran Islam dan merupakan bagian integral dari ajaran Islam yang disebut akhlak. Akhlak adalah lebih merupakah hasil dari setiap kegiatan ibadah (ibadah mahdhah dan ibadah umum) bukan tujuan.

Untuk lebih mengenal tasawuf, maka hendaklah mensejajarkan antara pikiran dan rasa, sebab apabila tidak akan terjadi kepincangan dalam hidup. Keduanya harus saling membantu dan memperkuat agar tetap harmonis dan diri manusia atau tenaga pikir harus memperkokoh dan membantu tenaga rasa dan janganlah merusak atau melemahkan rasa keyakinan. Sebab rasa dan keyakinan tidak dapat dilenyapkan dari diri manusia betapa pun tinggi tingkat pikiran dan ilmu pengetahuan yang dimiliki seseorang. Jadi pada kesimpulannya tasawuf adalah merupakan pendidikan rokhani manusia yang menyangkut rasa (bagian dalam). Atau tasawuf adalah suatu cara untuk membersihkan diri (hati), memadamkan sifat kelemahan, mendekati sifat suci kerokhanian, menjauhi seruan hawa nafsu, berjuang menangkal pengaruh instink, memegang teguh janji dengan Allah SWT, dan mengikuti contoh Rasulallah (Hamka, 1978:83).

Hamka, dalam bukunya yang berjudul 'Mengembalikan Tasawuf ke Pangkalnya', menyebutkan bahwa pokok pangkal

tasawuf yang sebenarnya adalah kembali kepada Tauhid, harus dipadukan dalam Iman, Islam dan Ihsan, Cinta kepada Tuhan dengan tulus hati dan sungguh-sungguh akan terasalah bahwa diri ini tidak ada artinya sama sekali jika tidak dileburkan ke dalam kehendakNya, ini bukan berarti bersatu dengan dzat Allah, melainkan bersatu dengan alam, dengan seluruh perikemanusiaan. Oleh karena itu bertasawuf bukan semata-mata menolak keduniawian atau menjauhinya dan bukan pula menolak hidup, tetapi meleburkan diri ke dalam gelanggang masyarakat.

Setelah mengungkapkan naskah Gandasari ini, kita dapat melihat gambaran nilai-nilai yang terkandung di dalamnya sehingga dapat terungkap pola pikir masyarakat pendukungnya. Dari uraian naskah Gandasari dapat diungkapkan beberapa masalah yakni : Hakekat Tuhan, hakekat hidup dan alam sekitar, hakekat manusia.

Tuhan sebagai nuclear (inti) dari segala sumber kehidupan adalah tujuan utama dan pusat segala aktifitas manusia yang ditujukan ke sana. Manusia, alam dan segala bentuk aktifitas di dunia hanya berdasarkan kepada garis iradat dan kudratNya. Makhluk-makhluk (manusia dan alam) tak dapat melepaskan diri dari gerak ruang dan waktu, sehingga hakekat manusia hanya mencari marifat dari iradat dan kudratNya. Tuhan sebagai sumber energi dan manusia adalah sebagian dari makhluk yang diberi energi tak lepas dari kehendaknya, dalam memfungsikan dirinya dengan energi-energi lain yang ada di dunia, sebagai suatu cara untuk mendapatkan maqom 'tempat' tertentu di sisi Allah.

Energi yang diterima manusia terdiri dari tujuh bagian, yaitu hayawiun, nur, sir, roh, nafsu, akal, dan jasad. Di mana ketujuh bagian ini memiliki kekuatan-kekuatan yang mandiri sehingga manusia dibentuk dan diwujudkan oleh hal atau energi ini. Bagi manusia yang sadar dan mampu mempergunakan ketujuh energi ini dapat dikatakan sebagai orang yang sempurna dan tahu akan jati dirinya.

Berdasarkan dengan masalah pembinaan dan pengembangan kebudayaan Nasional, fungsi tasawuf ini sangatlah berguna untuk mendapatkan jati diri (manusia) sebagai manusia dan jati diri bangsa dalam rangka mengembangkan budaya. Karena nilai-nilai yang terungkap dalam naskah Gandasari merupakan perwujudan dari nilai-nilai manusia seutuhnya dalam rangka menghadapi hidup dan kehidupan masyarakat.

Manusia yang berbudaya adalah manusia yang mampu mengembangkan diri sesuai dengan fitrah dan jati dirinya, sehingga manusia terus berkembang dari waktu ke waktu selama dia sadar akan dirinya dan peranannya dalam kehidupan ini, mampu meleburkan diri dengan alam semesta sehingga ada dan tercipta saling berhubungan satu sama lainnya dalam suasana harmonis.

# BAB VI PENUTUP

Ada beberapa hal yang perlu ditegaskan kembali dalam bagian ini sebagai bahan kesimpulan dan saran. Inventarisasi dan pencatatan naskah-naskah kuno di Jawa Barat sampai sekarang telah banyak dilakukan oleh para ahli, baik yang masih dalam bentuk laporan hasil penelitian, maupun yang sudah berupa buku terbitan. Namun ternyata di kalangan masyarakat masih terdapat naskah-naskah yang belum terjamah oleh para peneliti terdahulu, sehingga penelitian atau pencatatan yang telah dilakukan itu sebenarnya belum mencapai batas maksimal. Sementara itu kesadaran dari pihak masyarakat yang menyimpan naskah-naskah kuno semakin terbuka, di samping kekhawatiran mereka terhadap prasangka yang bukan-bukan semakin memudar berkat adanya arahan yang baik. Keadaan seperti ini pada hakekatnya adalah berkat kesadaran dari pihak pemerintah itu sendiri akan pentingnya benda budaya peninggalan nenek moyang, dalam hal ini berupa naskah-naskah kuno yang telah merekam serta mampu memberi kesaksian mengenai alam pikiran masyarakat pada masa lampau.

Persoalannya sekarang adalah bagaimana cara mengintensifkan penggarapan terhadap naskah-naskah tersebut supaya isi yang dikandungnya dapat segera terungkapkan sehingga bisa dinikmati serta difahami oleh masyarakat secara luas. Seperti telah dimaklumi bahwa suatu naskah tertentu selain berisi aspek-aspek sejarah, juga dapat mengungkapkan nilainilai sosial budaya tertentu, misalnya mengenai masalah keagamaan, hukum, seni, filsafat, bahkan masalah keagamaan, hukum, seni, filsafat, bahkan masalah keagamaan, hukum, seni, filsafat, bahkan masalah ekonomi serta teknologi sekalipun, dan lain sebagainya yang bagi kehidupan masyarakat kini masih memiliki relevansi untuk lebih dikembangkan. Dengan demikian laju perkembangan pembangunan bangsa akan semakin mantap dan kokoh dalam eksistensi kepribadian nasional yang khas.

Wawacan Gandasari sebagai salah satu naskah karya sastra Sunda dalam bentuk suluk, dari segi keagamaan akan dapat memberikan tuntunan bagi masyarakat pembacanya untuk menemukan jati dirinya berdasarkan ajaran etika Islam. Di samping itu, dapat dilihat bahwa bentuk suluk semacam itu, yang di dalamnya berisi ajaran tasawuf, memberikan gambaran adanya sistem pengajaran Islam yang dibawa oleh kaun Sufi di Jawa Barat khususnya, dan di Kepulauan Nusantara umumnya. Hal tersebut juga tampak dalam beberapa naskah yang berhasil dicatat dalam kesempatan penelitian ini. Karena itu, mungkin menjadi salah satu gambaran bahwa bagi orang Sunda, agama Islam merupakan suatu panutan serta merupakan fokus terkuat dalam pandangan hidupnya. Pengaruh keadaan ini pun tampak dalam pembabakan khazanah susastra Sunda, terutama bentuk-bentuk karya tertulis yang berupa naskah-naskah (ku no). Dengan demikian, pengaruh budaya Islam itu telah turut membentuk nilai-nilai budaya masyarakat Sunda, yang melalui proses enkulturasi dan sosialisasi nilai-nilai budava tersebut akan mampu menempa bangsa Indonesia menjadi bangsa yang berbudi luhur sebagaimana tercermin dalam kepribadian bangsa.

Hal tersebut pada dasarnya merupakan aset budaya nasional yang perlu mendapat perhatian sungguh-sungguh, karena pemerintah berkewajiban membina kebudayaan nasional seperti yang disuratkan dalam GBHN tahun 1988, bahwa pembinaan dan pengembangan kebudayaan antara lain diarahkan guna te-

tap memelihara nilai-nilai luhur bangsa dalam upaya memperkokoh penghayatan dan pengamalan Pancasila. Di samping itu, diarahkan pula dalam rangka meningkatkan kualitas hidup, memperkuat kepribadian bangsa, mempertebal rasa harga diri serta kebanggaan nasional, memperkokoh jiwa persatuan dan kesatuan bangsa yang diharapkan mampu menjadi penggerak bagi perwujudan cita-cita bangsa di masa yang akan datang. Dalam pada itu, upaya pembinaan dan pengembangan kebudayaan bangsa perlu dilandasi oleh pemahaman kondisi sosial budaya yang telah ada sebagai aset budaya nasional. Berdasarkan hal inilah, kita melangkah ke arah yang telah digariskan dalam kebijaksanaan pembangunan nasional. Salah satu modal dasarnya adalah melalui upaya penggalian dan pengungkapan nilai-nilai budaya tradisional yang terekam dalam naskahnaskah lama secara intensif dan berkesinambungan dengan memanfaatkan para ahli di bidangnya masing-masing, terutama dari kalangan tenaga muda yang ada di instansi terkait, khusunya di Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional yang bernaung pada Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

#### DAFTAR PUSTAKA

#### Aboebakar Etjeh, H.

1966 Pengantar Ilmu Tarekat: Uraian Tentang Mistik. Djakarta: FA. H.M. Tawi & Son.

# Ajip Rosidi

1966 Kesusastraan Sunda Dewasa Ini. Bandung: Tjupu Manik.

## Coolhaas, W. Th.

1971 Sekitar Sejarah Kolonial dan Sejarah Indonesia: Sejarawan dan Pegawai Bahasa. Djakarta: Bhratara.

# Edi S. Ekadjati

1982 Ceritera Dipati Ukur: Karya Sastra Sejarah Sunda. Jakarta: Pustaka Jaya.

## Edi S. Ekadjati, dkk.

1983 Naskah Sunda: Inventarisasi dan Pencatatan. Bandung: LPUP-The Toyota Foundation.

# Edi S. Ekadjati & Sobana Hardjasaputra

1987 Bibliografi Jawa Barat: Studi Pendahuluan. Bandung: UNPAD-KITLV Program Studi Indonesia.

## Emuch Hermansoemantri

1979 Sejarah Sukapura: Sebuah Telaah Filologis. Disertasi Universitas Indonesia.

Geertz, C.

1960 The Religion of Java (The Free Press of Glencoe).
Terbitan Bahasa Indonesia; Abangan, Santri, Priyayi Dalam Masyarakat Jawa. Jakarta: Pustaka
Jaya. Tahun 1981.

1968 Islam Observed. New Haven and London: Yale University Press.

Haderanie H.N., KH.

t.t Ilmu Ketuhanan: Marifat Musyahadah Mukasyafah Mahabbah. Surabaya: CV Amin.

Hamka

1973 Mengembalikan Tasawuf ke Pangkalnya. Jakarta.

Harsja W. Bachtiar

1973 Filologi dan Pengembangan Kebudayaan Nasional (Ceramah Pengarahan Pada Pembukaan Seminar Filologi dan Sejarah). Yogyakarta.

Hoesein Djajadiningrat

1983 Tinjauan Kritis Tentang Sejarah Banten: Sumbangan Bagi Pengenalan Sifat-sifat Penulisan Sejarah Jawa Barat. Jakarta: Jambatan.

Kennedy, Raymond

1962 Bibliography of Indonesia Peoples and Cultures.
Southeast Asia Studies: Yale University.

Kuntara Wiryamartana, I.

1987 Arjunawiwaha: Transformasi Teks Jawa Kuna Lewat Tanggapan dan Penciptaan di Lingkungan Sastra Jawa. Yogyakarta Disertasi Universitas Gadjah Mada.

Kuntowijoyo

1985 Agama dan Seni: Beberapa Masalah Pengkajian Interdisipliner Budaya Islam di Jawa. Yogyakarta: Bagian Proyek Javanologi.

Molen, W. van der

1983 Javanse Tekskritiek: Een Overzicht en Een Nieuwe Benadering Geillustreerd aan de Kunjarakarna. VKI 102. Disertasi Universitas Leiden.

Pigeaud, Th. G. Th.

1967 Literature of Java Volume 1: Catalogue Raissone of Manuscripts. The Hague: Martinus Nijhoff.

Pijper, G.F.

198 7 Fragmenta Islamica: Beberapa Studi Mengenai Sejarah Islam di Indonesia Awal Abad XX (Terjemahan Tudjiman). Jakarta: UI Press.

Poerbatjaraka, R. Ng.

1933 "Lijst der Javaansche Handschriften" Jaarboek KBG. Bandoeng: AC. Nix.

1952 Kapoetakaan Djawi. Djakarta: Djambatan.

Poerbatjaraka, R. Ng., C. Hooykaas & P. Voerhoeve

1950 *Indonesische Handschriften*. Djakarta: Lembaga Kebudajaan Indonesia.

Rasyidi, H.H.

1986 "Ajaran Islam Tentang Akal dan Akhlak". Suara Muhammadiyah Nomor 1 Tahun ke-66.

Robson, S.O.

1978 Filologi dan Sastra-sastra Klasik Indonesia. Jakarta: Proyek Pengembangan Bahasa dan Sastra Indonesia dan Daerah, Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Simuh

1985 Unsur-unsur Islam Dalam Kepustakaan Jawa. Yogyakarta: Bagian Proyek Javanologi.

Siti Baroroh Baried

1985 Perkembangan Ilmu Tasawud di Indonesia: Suatu Pendekatan Filologis. Yogyakarta: Universitas Gadjah Mada.

#### Sulastin Sutrisno

1981 Relevansi Studi Filologi. Yogyakarta: Liberty.

1983 Hikayat Hang Tuah: Analisa Struktur dan Fungsi. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

## Straathof, W.

1971 "Agama Jawa-Sunda: Sedjarah, Adjaran, dan Tjara Berpikirnja". *Basis* 20: 203-6; 203-3; 258-65; 287; 313-8; 345-50.

# Taufik Abdullah (editor)

1985 Sejarah Lokal di Indonesia. Yogyakarta: Gadjah Mada University Press.

# Taufik Abdullah & Abdurrachman Surjomihardjo

1985 Ilmu Sejarah dan Historiografi: Arah dan Perspektif. Jakarta: Gramedia.

# Taufik Abdullah & Sharon Sidique

1988 Tradisi dan Kebangkitan Islam di Asia Tenggara. Jakarta: LP3S.

# Teeuw, A.

1982 Khazanah Sastra Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka.

1984 Sastra dan Ilmu Sastra: Pengantar Teori Sastra. Jakarta: Pustaka Jaya.

# Umar Yunus

1986 Sosiologi Sastra: Persoalan Teori dan Metode. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

# Yus Rusmana

1978 Panyungsi Sastra. Bandung: Gunung Larang.

## Zamakhsyari Dhofier

1985 Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai. Jakarta: LP3S.

## Zoetmulder, P.J.

1935 Pantheisme en Monisme in de Javaansche Seoloek Literatuur. Nijmegen.

#### LAMPIRAN

# ( Beberapa Data Naskah )

1. Judul Naskah : AMIR HAMZAH Bahasa : Jawa Cirebon

Huruf : Cacarakan

Pemilik Naskah : Min Rukmini Diria, Dra. Tempat Naskah : Kompleks Perumahan

Neglasari Bandung

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Wawacan (puisi) Waktu Penulisan : Abad ke-19

Tempat Penulisan : Cirebon

Ukuran: a) sampul : -

b) halaman : 21 x 17 cm c) ruang tulisan : 17 x 14 cm

Jumlah Halaman : 92 halaman

Bahan Naskah : Kertas buatan pabrik Eropa

Cap Kertas : Garden of Holland

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks : Mengisahkan tentang penye-

baran agama Islam dengan penonjolan tokoh Amir

Hamzah, seorang pahlawan yang gagah berani dalam menghadapi musuh-musuh-

nya (orang kafir).

b) Kondisi : Sebagian besar naskah su-

dah mulai lapuk dan robek. Tinta pucat bahkan ada teks yang telah aus. Ada beberapa lembar halaman naskah yang hilang, termasuk sam-

pulnya.

2. Judul Naskah : BABAD MAJAPAHIT

Bahasa : Jawa Cirebon Huruf : Cacarakan Pemilik Naskah : Koman

Tempat Naskah : Cikalang Tasikmalaya

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Puisi : wawacan Waktu Penulisan : Abad ke-18

Tempat Penulisan : Cirebon

Ukuran: a) sampul : 20 x 17 cm b) halaman : 21,4 x 17 cm

c) ruang tulisan : 15 x 12 cm

Jumlah Halaman : 38 halaman

Bahan Naskah : Kertas buatan pabrik Eropa Cap Kertas : Lion in medalion; PROPA-

TRIA RESPARVAE CRES-

CURNT

Warna Tinta : Hitam pucat

Keterangan: a) Isi Teks : Mengenai masuknya Islam

ke Majapahit dengan tokoh utama Raden Patah, Sunan Ampel dan para wali lain-

nya.

b) Kondisi : Naskah telah lapuk, warna

kertas kecoklat-coklatan dan kena jamur karena suhu lembab. Bagian awal teks hingga halaman 55 (110) hilang. Jadi, teks yang ada hanya dari halaman 56 (112) hingga akhir, yakni

h. 73 (146).

3. Judul Naskah : BABAD RATU GALUH

Bahasa : Sunda Huruf : Arab Pegon

Pemilik Naskah : Koman

Tempat Naskah : Cikalang Tasikmalaya

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Prosa

Waktu Penulisan : Abad ke-19 Tempat Penulisan : Ciamis ?

Ukuran: a) sampul : -

b) halaman : 20,5 x 16 cm c) ruang tulisan : 17,5 x 14 cm

Jumlah Halaman : 19 halaman Bahan Naskah : Kertas halus

Cap Kertas : -

Warna Tinta : Hitam kecoklat-coklatan

Keterangan: a) Isi Teks : Cerita dimulai sejak Tuhan

menciptakan alam beserta isinya. Kemudian diriwayat-kan mengenai keadaan umat manusia sejak Nabi Adam hingga pasal meradna Paja-jaran pada hari Selasa, tanggal 14 bulan Sapar tahun Jimahir, yang tinggal dua orang putrinya, yaitu Nyai

Pucuk Umum dan Nyai Sekar Mandapa. Nyai Sekar Mandapa melahirkan Nyai Putri Tandurangagang (h. 19).

b) Kondisi

Naskah umumnya masih baik, tetapi sayangnya halaman pertama telah hilang, dan bahkan beberapa lembar selanjutnya hilang. Naskah ini dimulai dari halaman 2 hingga halaman 19. Sampulnya hilang, dan teks transparan karena suhu lembab. Jadi, teks hanya tinggal 20 episode, karena digubah dalam bentuk prosa. Tidak diketahui siapa penulisnya serta kapan ditulisnya secara pasti.

: ILMU CARBON

Arab-pegon

Sarpan

Jawa Cirebon dan Arab

4 Judul Naskah

Ukuran:

Bahasa

Huruf Pemilik

Tempat Naskah Ciawigebang Kuningan

Nomor Naskah

Bentuk Karangan Prosa

Waktu Penulisan 10 Juli 1907 Tempat Penulisan Cirebon

a) sampul 21,5 x 14 cm b) halaman 21.5 x 14 cm c) ruang tulisan 17 x 10 cm

Jumlah Halaman 5 halaman

Bahan Naskah Kertas buatan dalam negeri

Cap Kertas

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks : Mengenai doa-doa, terutama

bertalian dengan Sunan Gu-

nung Jati Cirebon.

b) Kondisi : Umumnya masih baik, te-

tapi kertas warnanya mulai menguning. Digunakan pula tinta merah untuk menulis judul doa atau ayat lainnya. Pada bagian akhir terdapat stempel bermahkota dengan tulisan "Raden Tjondrakoesoema", diikuti dengan keterangan waktu penulisan.

Judul Naskah : JARANSARI

Bahasa : Jawa

Huruf : Cacarakan Pemilik Naskah : Kuswara

Tempat Naskah : Kp. Kondang Mekar, Cibali

Cikijing, Kabupaten Maja-

lengka.

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Puisi : wawacan Waktu Penulisan : Abad ke-19

Tempat Penulisan : Talaga-Majalengka ?

Ukuran: a) sampul : -

b) halaman : 24,5 x 21 cm c) ruang tulisan : 18,5 x 17 cm

Jumlah Halaman : 141 halaman

Bahan Naskah : Kertas buatan pabrik Eropa

Cap Kertas : Lion in medalion

Warna Tinta : Hitam kecoklat-coklatan

Keterangan: a) Isi Teks : Secara garis besarnya, me-

ngisahkan keadaan di Kera-

jaan Mataram pada masa Pemerintahan Amangkurat.

b) Kondisi

Naskah sudah mulai lapuk dan tulisan agak sulit dibaca karena kurang jelas dan sudah mulai aus. Penjilidan ketat, susunan halaman tidak berurutan lagi dan sebagian ada yang hilang.

6. Jusul Naskah

Bahasa

Huruf Pemilik

Tempat Naskah Nomor Naskah

Bentuk Karangan Waktu Penulisan

Tempat Penulisan

Ukuran:

a) sampul

b) halamanc) ruang tulisan

b) Kondisi

Jumlah Halaman

Bahan Naskah Cap Kertas

Warna Tinta

Keterangan: a) Isi Teks

KITAB BABAD CARBON

Jawa Cirebon Cacarakan

Sarpan

Ciawi gebang Kuningan

Prosa

Abad ke-19 Cirebon

: 21 x 16 cm

: 17 x 13 cm

24 halaman Kertas buatan pabrik Eropa

Lion in medalion; VDL

Hitam

: Kisah mengenai Nyai Putri

Panguragan dan Ki Mage-

lung.

: Keadaan naskah rusak, kertas telah lapuk dan tinta

> nyuub. Sebagian lembar halaman yang adapun sulit dibaca karena keadaan ker-

tas yang lapuk.

7. Judul Naskah : (KITAB TAREKAT)

Bahasa : Jawa Cirebon Huruf : Cacarakan

Pemilik Naskah : Koman

Tempat Naskah : Cikalang Tasikmalaya

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Prosa

Waktu Penulisan : Abad ke-18 Tempat Penulisan : Cirebon

Ukuran: a) sampul : -

b) halaman : 20,6 x 16 cm c) ruang tulisan : 17,5 x 11,5 cm

Jumlah Halaman : 110 halaman

Bahan Naskah : Kertas buatan pabrik Eropa

Cap Kertas : Arms of Amstremdam

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks : Mengenai ajaran tasawuf

dan akhlak berdasarkan agama Islam (etika Islam).

b) Kondisi : Naskah telah lapuk, warna

kertas menguning dan sebagian besar sudut atasnya rober dan ada bekas gigitan serangga. Beberapa lembar halaman awal dan kahir ada yang hilang bersama sam-

pulnya.

8. Judul Naskah : (KITAB TAREKAT)

Bahasa : Sunda

Huruf : Arab Pegon

Pemilik Naskah : Ibu Ecin Kuraesin

Tempat Naskah : Kp. Pasirmalang, Leuwigoong, Kabupaten Garut.

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Prosa; Puisi: wawacan

Waktu Penulisan : Abad ke-20

Tempat Penulisan : Garut

Ukuran : a) sampul : 20 x 14 cm

b) halaman : 19,8 x 13,2 cm c) ruang tulisan : 18 x 10,5 cm

Jumlah Halaman : 179 halaman

Bahan Naskah : Kertas

Cap Kertas : -

Warna Tinta : Hitam, Merah, dan sebagian

lagi Ungu (dari pensil).

Keterangan: a) Isi Teks : Mengenai pengetahuan ajar-

an agama Islam tentang sumber-sumber dan sistem hukum Islam, teologi Islam,

akhlak, dan sebagainya.

b) Kondisi : Kertas bergaris berwarna ke-

coklat-coklatan, lembar halaman banyak yang rusak, lepas, dengan sampul berlapis-lapis. Tidak ada nomor halaman, dan 13 halaman

kosong.

9. Judul Naskah : KITAB PANYAWER

Bahasa : Sunda

Huruf : Arab Pegon

Pemilik Naskah : H. Ahmad (Emmed)
Tempat Naskah : Kp. Jati Desa Cibunar,

Kecamatan Cibatu

Kabupaten Garut

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Puisi: wawacan Waktu Penulisan : Abad ke-20

Tempat Penulisan : Garut

Ukuran:

a) sampul :

b) halaman : 20,9 x 16,6 cm c) ruang tulisan : 17,5 x 11,4 cm

Jumlah Halaman

12 halaman

Bahan Naskah

: Kertas buatan dalam negeri

Cap Kertas

: -

Warna Tinta

: Hitam kebiru-biruan

Keterangan:

a) Isi Teks :

Secara umum naskah ini ber isi tentang nasihat bagi pengantin yang akan menempuh kehidupan berumah ta-

ngga.

b) Konsisi

Sampul telah hilang, tetapi kertas umumnya masih baik, warna menguning tulisan kontras. Pada halaman kosong terdapat bekas tumpahan tinta. Semula naskah milik Oyo.

10. Judul Naskah

: KUMPULAN DOA BAGI

BAGI PARAWALI
Jawa Cirebon dan Arab

Bahasa

· Cacarakan

Huruf Pemilik

: Koman

Tempat Naskah

: Cikalang Tasikmalaya

Nomor Naskah

: -

Bentuk Karangan Waktu Penulisan : Prosa : Abad ke-20

Tempat Penulisan

Tasikmalaya

Ukuran:

a) sampul :

b) halaman : 20 x 13,3 cm

c) ruang tulisan

: 15 x 10 cm

Jumlah Halaman

: 9 halaman

Bahan Naskah

: Kertas buatan dalam negeri

Cap Kertas : -

Warna Tinta : Hitam pucat

Keterangan: a) Isi Teks : Berupa kumpulan doa yang

biasa dibacakan dalam upacara tahlilan, dan lainnya.

b) Kondisi : Kertas sudah lapuk dan ber-

warna biru muda. Terdapat bolong-bolong kena gigitan serangga. Ada bagian lembar halaman yang telah hilang.

11. Judul Naskah : (KUMPULAN MANTRA)

Bahasa : Sunda dan Jawa Huruf : Cacarakan

Pemilik : Arsidi

Tempat Naskah : Jl. Benteng Ciamis

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Puisi

Waktu Penulisan : Abad ke-20 Tempat Penulisan : Ciamis

Ukuran: a) sampul : -

b) halaman : 20,6 x 13 cm c) ruang tulisan : 18,5 x 11 cm

Jumlah Halaman : 8 halaman

Bahan Naskah : Kertas buatan pabrik Eropa

Cap Kertas : Lion in medalion

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks : Berupa ajian, asihan, teruta-

ma berkaitan dengan keada-

an alam sekitar.

b) Kondisi : Dapat dipastikan sebagian

lembar halaman banyak yang hilang. Warna kertas kecoklat-coklatan dan bagian gutter (margin dalam) bolong. Tulisan kurang rapi. 12. Judul Naskah : LAYANG GANDA SARI

Bahasa: SundaHuruf: LatinPemilik: Atang

Tempat Naskah : Panumbangan Ciamis

Nomor Naskah : -

Bentuk Karnagan : Puisi: wawacan

Waktu Penulisan : 1962

Tempat Penulisan : Panumbangan Ciamis

Ukuran : a) sampul : 21,5 x 16 cm

b) halaman : 21,5 x 16 cm c) ruang tulisan : 18 x 14 cm

Jumlah Halaman : 52 halaman

Bahan Naskah : Kertas ukuran buku tulis

bergaris biasa.

Cap Kertas : Warna Tinta : Biru

Keterangan: a) Isi Teks : Mengisahkan dua orang to-

koh kakak-beradik, Ki Ganda dan Ki Sari. Inti ceritera berkisar permasalahan ajaran tasawuf dalam bentuk

suluk.

b) Kondisi : Naskah umumnya masih

baik, dan diperkirakan sebagai hasil transliterasi dari naskah yang berhuruf pe-

gon.

13. Judul Naskah : LAYANG TABIHUL

**PAPILIN** 

Bahasa : Sunda

Huruf : Arab Pegon

Pemilik Naskah : Ibu Ecin Kuraesin

Tempat Naskah : Kp. Babakan Desa Dungu-

siku, Kec. Leuwigoong.

Kab. Garut.

Nomor Naskah

Bentuk Karangan : Puisi: wawacan

Waktu Penulisan : 1914 Tempat Penulisan : Garut

Ukuran: a) sampul : 21,6 x 17 cm

b) halaman : 21,2 x 16,9 cm c) ruang tulisan : 17,7 x 13,3 cm

Jumlah Halaman : 162 halaman

Bahan Naskah : Kertas

Cap Kertas : -

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks : Secara garis besarnya berisi

tentang pengetahuan sumber-sumber dan sistem ajar-

an agama Islam.

b) Kondisi : Kertas tidak bergaris, warna

menguning. Beberapa lembar halaman awal kena gigitan serangga. Umumnya tulisan masih kontras. Pen-

jilidan cukup longgar.

14. Judul Naskah : NURBUAT

Bahasa : Sunda

Huruf : Arab Pegon
Pemilik Naskah : Bpk. Aden
Tempat Naskah : Kp. Sundulan

Desa Padajaya, Kecamatan

Wado, Kab. Sumedang

Nomor Naskah : -

Bentuk Karangan : Puisi : wawacan Waktu Penulisan : Abad ke-20 : Sumedang ? Ukuran: a) sampul : 20 x 16 cm

b) halaman : 20 x 16 cm c) ruang tulisan : 18 x 14 cm

Jumlah Halaman : 260 halaman

Bahan Naskah : Kertas

Cap Kertas : -

Warna Tinta : Hitam

Keterangan: a) Isi Teks

Abdul Mutalib berputra 12 orang, dua orang di antaranya bernama Abdullah dan Amir Hamzah dan seorang perempuan bernama Dewi Hadijah. Ketika itu, Siti Hindesah, putri raja Esam vang hafal kitab Taurat, Jabur, Injil, dan menguasai ilmu sara serta ilmu nalar mengetahui bahwa Nurbuat Rasulullah akan diturunkan di Mekah kepada Abdullah. Dia bersama tentara kerajaan ayahnya pergi ke Mekah, bermaksud melamar Abdullah. Tetapi lamaran itu ditolak sehingga Siti Hindesah akhirnya nikah kepada Abu Safyan yang kemudian berputra Muawiyah yang menjadi Raja Esam. Pada suatu malam Jumat semua penduduk Mekah berdoa di Ka'bah, memohon kepada Allah untuk mengetahui kepada siapa turunnya Nurbuat Rasulullah. Terdengar suara bahwa calon isteri Abdullah adalah Siti Aminah, putri

Sulban Aburah, Bani Najr dari Madinah, Ketika Aminah mengandung, setiap bulan mimpi dikunjungi para nabi. Pada saat bayi di dalam kandungan berumur enam bulan, Abdullah sakit dan kemudian meninggal di Mekah. Raja Habsah beserta 13 raja lainnya menyerbu Masjidilharam di Mekah. Dalam pada itu, dikatakan oleh Abdul Mutalib bahwa Baitullah ialah kepunyaan Allah. Tetapi raja Habsyi bersikeras akan menghancurkannya. Namun ketika orang Habsah akan menyerang Mekah, datanglah bala tentara Allah yang berupa burung Sijil yang setiap ekor membawa tiga buah batu berapi. Raja Habsah beserta bala tentaranya mati dan hancur. Diceriterakan ketika Aminah melahirkan, dia tidak mengeluarkan darah, tidak merasa sakit, tercium harum mewangi dan dari bayi keluar cahaya berkilauan. Sebagaimana pesan para nabi, bayi yang dilahirkan Aminah diberi na-Muhammad. ma Karena Aminah tidak mengeluarkan air susu untuk bayinya, maka dicarikan seseorang un-

tuk menyusui Muhammad. Dengan persetujuan Abdul Mutalib, Halimah menyusui Muhammad, dan tiba-tiba air susunya menjadi subur sehingga Muhammad itu menyusu dengan lahapnya. Ketika Muhammad dibawa ke Ka'bah Hajar Aswad di Mekah, ia menghampiri dan menciumnya.

b) Kondisi

: Naskah umumnya masih baik dan tulisan masih jelas terbaca. Kertas tidak bergaris, tetapi tidak bercap, warnanya kecoklat-coklatan.

15. Judul Naskah

Bahasa Huruf

Pemilik

Tempat Naskah

Nomor Naskah

Bentuk Karangan Waktu Penulisan

Tempat Penulisan

Ukuran:

a) sampul

b) halaman c) ruang tulisan

Jumlah Halaman Bahan Naskah

Cap Kertas

Warna Tinta

: PAWUKON

: Jawa Cirebon

· Cacarakan

: Keraton Kasepuhan

: Keraton Kasepuhan Cirebon

: Prosa

: Abad ke-19 : Cirebon

: 21.3 x 8.6 cm

: 21,6 x 8,6 cm

: 18.5 x 4.5 cm

: 32 halaman

: Kertas buatan pabrik Eropa

: Tidak ada.

: Hitam

Keterangan: a) Isi Teks

Secara garis besarnya menjelaskan tentang keadaan perwukuan (pawukon) tahun dan hari, yang didasarkan atas pancawara, sadwara, dan pancawara. Biasanya digunakan sebagai patokan perhitungan hari baik untuk melakukan suatu pekerjaan atau bepergian.

b) Kondisi

: Kertas kekuning-kuningan dan agak lapuk. Tinta nyuub karena suhu lembab, penjilidan sudah agak rusak.

16. Judul Naskah

PELAJARAN AGAMA ISLAM (TAREKAT)Jawa Cirebon dan ArabCacarakan dan Arab

Bahasa Huruf Pemilik

: Koman

Tempat Naskah

: Cikalang Tasikmalaya

Nomor Naskah

: -: Prosa

Bentuk Karangan Waktu Penulisan

: Abad ke-19

Tempat Penulisan

Cirebon

Ukuran: a)

a) sampul : -

b) halaman : c) ruang tulisan :

21,5 x 14 cm 16 x 10 cm

Jumlah Halaman

20 halaman

Bahan Naskah Cap Kertas

Kertas buatan Eropa Bunga Lilly; VDL

Warna Tinta

Hitam pucat

Keterangan: a) Isi Teks

Secara garis besarnya membicarakan tentang ajaran akhlak dan etika ajaran Is-

lam.

b) Kondisi

: Umumnya keadaan kertas sudah lapuk dan berwarna kecoklat-coklatan. Tinta sudah nyuub (blobor) karena udara lembab. Ada 4 halaman kosong, dan diperkirakan sebagian besar lembar halaman hilang.

17 Judul Naskah

: RATNA SUJINAH : Sunda dan Jawa

Bahasa

Huruf

: Cacarakan

Pemilik Naskah

Tempat Naskah Nomor Naskah

: Puisi : wawacan

Bentuk Karangan Waktu Penulisan

: 1890

Tempat Penulisan

Ukuran:

a) sampul

b) halaman

 $21 \times 17 \text{ cm}$ 

c) ruang tulisan

: 18 x 14.5 cm

Jumlah Halaman Bahan Naskah

98 halaman Kertas

Cap Kertas

Warna Tinta

Hitam pucat

Keterangan: a) Isi Teks

Pada dasarnya naskah ini berisi tentang ajaran tasawuf yang digubah dalam bentuk suluk. Kemungkinan isinya ada kesamaan dengan Kidung Artati dalam bahasa Jawa, atau juga, mungkin salinannya dengan diberi judul yang berbeda.

b) Kondisi

dividual valor bibliothus

Umumnya masih baik, tetapi ada sebagian teks yang kusam. Terdapat tulisan yang diperkirakan sebagai penulis, yaitu Kumar Haris.

