

# KERAJAAN LUWU

(MENURUT CATATAN D.F. VAN BRAAM MORRIS)

Direktorat oudayaan

> Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Ujung Pandang 1992/1993



## KERAJAAN LUWU

(MENURUT CATATAN D.F. VAN BRAAM MORRIS)

Diterjemahkan Oleh : HAM MAPPASANDA

Editor Oleh:

Drs. Muh. Yunus Hafid

Departemen Pendidikan Dan Kebudayaan Direktorat Jenderal Kebudayaan Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Ujung Pandang 1992/1993

## DAFTAR ISI

| KATA PENGANTAR    | HALAMAN |
|-------------------|---------|
| PENDAHULUAN       | 1       |
| KERAJAAN LUWU     | 6       |
| I. NEGERI         | 6       |
| II. PENDUDUK      | 20      |
| III. PEMERINTAHAN | 40      |
| IV. S E J A R A H | 55      |

Milik Depdikbud Tidak diperdagangkan

## KATA PENGANTAR

Salah satu sumber data untuk merekonstruksi seja rah dan latar belakang budaya suatu masyarakat adalah arsip-arsip catatan dan buku lama peninggalan masa la lu.Oleh karena itu maka Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Sulawesi Selatan dalam salah satu program rutinnya telah melakukan penelitian naskah kuno dan buku lama sebagai salah satu usaha untuk mengungkapkan latar belakang sejarah dan budaya daerah Sulawesi Selatan.

Salah satu buku lama yang tersimpan dalam arsip koleksi Perpustakaan Nasional Jakarta adalah Laporan Gubernur Selebes D.F.Van Braam Morris yang ditulis kurang lebih seabad yang lalu.Laporan tersebut berju dul Het Landschap Loehoe, Getrokken uit een rapport Van den Gonverneur Van Celebes, deen her , memuat infor masi tentang kerajaan Luwu, salah satu kerajaan tertua dalam masyaraat Sulawesi Selatan.Informasi tersebut berisi tentang keadaan negeri, penduduk, pemerintahan, sejarah dan sosial budaya sekitar abad ke 18 dan 19.

Kami menganggap naskah tersebut sangat penting dalam melengkapi informasi tentang penulisan Sejarah Daerah Sulawesi Selatan. Karena naskah tersebut tertu lis dalam bahasa asing Belanda yang sulit dimengerti oleh masyarakat luas, maka sebagai langkah pertama dalam kegiatan pengkajian Sejarah Daerah Sulawesi Selaan ialah menerjemahkan kedalam bahasa Indonesia.

Mudah-mudahan informasi yang terungkap dalam nas kah ini menjadi salah satu bahan kajian para penulis sejarah dan budaya, sehingga rekonstruksi sejarah dan budaya masa lalu Sulawesi Selatan dapat lebih objek tif. Saran membangun atas kekurangan buku ini akan di terima dengan senang hati.

Ujung Pandang, 1 Desember 1992 Kepala Balai Kajian Sejarah dan Nilai Tradisional Sulawesi Selatan.

(<u>Drs.Muh.Yunus Hafid</u>) NIP. 130 807 920

## PENDAHULUAN

Salah satu sumber informasi kebudayaan daerah yang sangat penting artinya ialah naskah-naskah kuno atau buku lama. Naskah-naskah kuno atau buku lama itu merupakan arsip kebudayaan yang merekam berbagai data dan informasi tentang kesejarahan dan kebudayaan dae rah. Sebagai sumber informasi kesejarahan dan kebuda yaan daerah, naskah-naskah kuno atau buku lama memu at berbagai peristiwa bersejarah dan kronologi perkem bangan masyarakat, sehingga dapat memberikan bahan re konstruksi untuk memahami situasi dan kondisi yang ada pada masa kini dengan meninjau akar peristiwa yang terjadi pada masa lampau.

Sebagai sumber informasi sosial budaya, naskah ku no dan buku lama adalah salah satu unsur budaya teru tama sebagai sumber warisan rohani yang sangat erat kaitannya dengan kehidupan sosial budaya masyarakat di mana naskah-naskah tersebut lahir dan mendapat du kungan.

Ditinjau dari isinya naskah-naskah kuno atau buku lama tersebut mengandung ide-ide, gagasan-gagasan uta ma, berbagai macam pengetahuan tentang alam semesta me nurut persepsi budaya masyarakat yang bersangkutan se perti ajaran keagamaan, filsafat, perundang undangan, kesenian, sejarah dan unsur-unsur lain yang mengandung nilai-nilai luhur yang dituturkan sesuai dengan tradi si masyarakat bersangkutan. Para pujangga terdahulu se tiap berkarya tidak saja berkarya hanya berdasarkan fenomena yang lugas, imajinatif dan fiktif yang diwu judkan lewat puisi dan prosa semata-mata, namun juga harus melayani misi-misi yang dapat dipertanggungja wabkan.

Sehubungan dengan itu maka upaya penelitian, pener jemahan, dan pengkajian naskah-naskah kuno dan buku la ma tersebut mutlak perlu dilakukan untuk dapat meng ungkapkan informasi yang terkandung didalamnya. Sesungguhnya telah banyak usaha yang dilakukan untuk me ngumpulkan naskah-naskah kuno dan buku lama yang telah tersimpan diperpustakaan-perpustakaan, maupun merupa kan koleksi pribadi yang ada dalam negeri maupun di luar negeri. Namun demikian usaha menerjemahkan, meng ungkapkan isi naskah yang tersimpan tersebut, masih sa ngat kurang.

Oleh kartena itu usaha yang sangat penting adalah mengungkapkan nilai-nilai budaya yang terkandung di dalam naskah-naskah tersebut melalui kegiatan pengka jian dan penganalisaan, selanjutnya diinformasikan ke pada masyarakat luas guna menjalin saling pengertian di antara berbagai suku bangsa yang ada di Indonesia, sehingga dengan demikian dapat menghilangkan sifat-si fat etnocentris dan stereotipe yang berlebihan serta menghindari terjadinya prasangka sosial yang buruk.

Yang menjadi permasalahan ialah belum meratanya kesadaran tentang arti dan pentingnya peranan naskahnaskah kuno dan buku lama dalam rangka pembangunan Na sional secara keseluruhan. Bahkan ada kecenderungan semakin tersisihnya naskah-naskah kuno ini sehubungan dengan semakin giatnya usaha pengadopsian teknologi dan ilmu pengetahuan dari budaya asing, dan semakin langkanya orang-orang yang mampu memahami isi naskahnaskah kuno dan buku lama tersebut.

Pengadopsian teknologi dan ilmu pengetahuan memang diperlukan untuk mempercepat proses pembangunan, teta pi proses itu akhirnya, menuntut penyesuaian sosial budaya dalam proses penyerapannya, untuk menghindari timbulnya kesenjangan budaya.

Dalam hal ini naskah-naskah kuno dan baku lama se lain menyediakan data dan informasi tentang sosial bu daya masyarakat, juga memiliki kekayaan untuk pendewa saan mental yang dapat menjadi penangkal terhadap ek ses yang ditimbulkan teknologi dan ilmu pengetahuan modern. Bertolak dari kenyataan itu, maka konsepsi pemba ngunan yang diterapkan di negara kita adalah konsep keselarasan dan keseimbangan lahir dan batin. Di sini lah arti pentingnya naskah-naskah kuno dan buku lama sebagai sumber potensial yang dapat dijadikan sebagai kerangka acuan bagi suatu pengambilan keputusan, disam ping naskah kuno dan buku lama itu sendiri merupakan obyek pembangunan, dalam arti sasaran yang harus dika ji dan dilestarikan keberadaannya.

#### MASALAH

Berkenan dengan hal-hal tersebut di atas, maka ma salah yang timbul dewasa ini aptara lain :

- 1. Masih banyak naskah kuno yang sekarang disimpan di rumah-rumah penduduk, bukan untuk dibaca melainkan untuk disimpan sebagai benda-benda pusaka orang orang tua yang harus dirawat secara turun temurun. Padahal naskah-naskah ini terbuat dari bahan yang sudah rusak dimakan bubuk, maupun rusak oleh penga ruh suhu udara. Lama kelamaan akan semakin hancur dan tidak dapat dibaca lagi serta isinya yang sa ngat berharga itu ikut lenyap pula. Demikian pula banyak buku lama yang ditulis dalam bahasa asing yang tersimpan diberbagai perpustakaan tidak dike tahui isinya.
- 2. Jumlah orang yang bisa menulis naskah dan membaca secara tradisional kian berkurang dan pada akhir nya akan habis. Tradisi pernaskahan di daerah akan mati, sedangkan sebenarnya dalam tradisi itu terkan dung nilai-nilai pendidikan masyarakat yang sangat baik dan tinggi nilainya. Ini berarti kita akan ke hilangan unsur kebudayaan nasional yang sangat ber harga.
- 3. Jumlah ahli sastra yang menggarap naskah kuno ma sih sedikit, sehingga penggalian isi naskah -naskah itu sangat lamban dan tidak segera dapat diketahui oleh masyarakat umum. Di Daerah-daerah, minat kaum muda untuk menjadi ahli bidang pernaskahan juga sa ngat kecil.

- 4. Banyak naskah lama yang lepas dari pemiliknya, di beli oleh orang-orang asing dan dibawa ke luar ne negeri untuk diperdagangkan sebagai barang antik atau dijual perpustakaan-perpustakaan dengan har ga yang sangat tinggi. Dalam halini, pemilik naskah tidak menyadari pentingnya naskah kuno sebagai ca gar budaya bangsa dan lebih mementingkan uang untuk kepentingan pribadi.
- 5. Di daerah tertentu, isi naskah itu diresapi dan di hayati benar oleh sebagian masyarakat, terutama oleh generasi tua, justru karena naskah itu mengandung nilai-nilai kejiwaan yang diresapi dan dapat menja di pegangan hidup lahir batin. Generasi mudapun akan bisa tertarik pada nilai-nilai kejiwaan yang terkandung dalam naskah-naskah itu asalkan tidak terhalang oleh kesulitan membaca aksara dan memaha mi bahasanya.

#### RUANG LINGKUP

Adapun ruang lingkup dari penelitian , pengkajian dan penerjemahan naskah kuno dan buku lama ini,adalah

- Menerjemahkan buku lama sebagai usaha awal untuk menyelamatkan dari kemusnahan, baik secara fisik ma upun isinya.
- 2. Buku lama yang telah diterjemahkan kedalam bahasa Indonesia ini akan diinformasikan kesegenap masya rakat sebagai bahan pengkajian dan penyusunan Seja rah Daerah bagi para penulis dan masyarakat luas.

#### METODE PENELITIAN DAN PENGKAJIAN

Sebelum menentukan naskah yang akan dikaji dan di terjemahkan, lebih dulu dilakukan survey tentang berba gai naskah kuno dan buku lama yang tersimpan dalam berbagai koleksi peribadi dan perpustakaan yang ada.

Adapun tolok ukur yang dipakai dalam menentukan prioritas urutan naskah kuno dan buku lama yang akan digarap adalah sebagai berikut:

 Naskah tersebut belum pernah digarap atau diteliti maupun dikaji secara tuntas.

- 2. Isinya dianggap bermanfaat untuk diketahui masya rakat masa kini.
- 3. Apabila terdapat beberapa naskah lama yang sama, ma ka perlu dibandingkan satu sama lain dan yang dipi lih untuk digarap adalah naskah kuno atau buku la ma yang paling tua, tetapi masih dapat dibaca.

Berdasarkan kriteria penelitian tersebut di atas maka salah satu naskah yang terpilih adalah Het Lands chap Luhu yang ditulis oleh Gubernur Selebes D.F. Van Braam Moorris tahun 1888. Naskah tersebut diperoleh da lam bentuk foto copy dari koleksi Perpustakaan Nasio nal Jakarta. Naskah tersebut dapat dikatagorikan buku lama karena berumur lebih 50 tahun berdasarkan Monu men Ordenansi STLB 238-1931.

Sebagai langkah awal dalam kegiatan pengkajian naskah ini adalah menerjemahkan ke dalam bahasa Indo nesia dan menginformasikan ke masyarakat luas sebagai usaha merangsang kegiatan pengkajian kebudayaan dae rah.

Tahap-Tahap Penelitian dan Pengkajian

Tahap-tahap penelitian dan pengkajian ini didasar kan pada jadwal kegiatan sebagai berikut:

April 1992

- Penyusunan T O R

Juni 1992

- Penelitian Kepustakaan Menveleksi Naskah

Juli s/d Oktober 1992

- Penerjemahan dan penyusunan naskah

November s/d Maret 1993 - Penggandaan / penerbitan

## KERAJAAN LUWU (+)

### I. NEGERI

Negeri Luhu, juga dinamai Luwu atau Lu, berbatas di sebelah Selatan dengan Pitumpanuwa yang termasuk da lam wilayah Bone, Wajo dan Poleang, serta wilayah Buton yang terletak di dataran Sulawesi.

Di sebelah Barat dengan Wajo, Ajatappareng, Masen rempulu dan kerajaan-kerajaan Mandar;

Di sebelah Utara dengan Palos(Kaili) dan wilayah -wilayah Poso serta Tojo yang termasuk dalam wilayah Keresidenan Manado;

Di sebelah Timur dengan wilayah Tobungku dari Ke residenan Ternate, Laiwui atau Kendari dan Poleang. Ke mudian sepanjang pantai selatan dibatasi oleh Teluk Bone.

Wilayah Luhu berakhir di sebelah selatan,dekat su ngai Bariko,yang merupakan perbatasan dengan wilayah Pitumpanua dan Wajo,serta Semenanjung Barat- barat da ya dekat Tanjung Towari(di peta Takari atau Tokari)di mana sungai senama dengan itu sebagai batas dengan Po leang.

Di sebelah Utara, Timur dan Barat sebagai batas ber turut-turut perpisahan air, sehingga semua wilayah To raja yang terletak di antara pantai dari Luhu dengan perpisahan air dianggap berada di bawa wilayah Luhu.

Orang-orang Luhu lebih jauh mengatakan bahwa wila yahnya terentang sampai ke dananu Poso,dan oleh mere ka disebut Ranu yang dalam bahasa Toraja berarti da nau.

Mereka mendasarkan anggapannya itu atas keadaan, bahwa juga orang-orang Toraja dari wilayah itu biasa datang memberikan penghormatannya pada saat pelanti kan raja baru dari Luhu.

<sup>\*</sup> Diterjemahkan dengan bebas dari: HET LANDSCHAP LUHU getrokken uit een rapport van den Gouverneur Van Ce lebes, den Heer D.F.VAN BRAAM MORRIS.(Hal.498-555)

Menurut peta pulau Sulawesi yang dibuat oleh Stem pfoort dan Ten Siethoff dengan tangan, bahwa batas -ba tas yang diuraikan di atas diambil sebagai ukuran, luas wilayah Luhu yang terdiri dari 562,5 mil bumi persegi, dengan garis pantai 70 mil bumi.

Pulau-pulau yang termasuk Luhu meliputi wilayah dengan luas kira-kira 2 mil persegi.

Luhu di bagi dalam wilayah-wilayah:

Mangkoka atau Bingkoka, Lelewau, Ussu, Wotu, Baebunta Pongrang, Rongkong, Seko Buwa, Olang, Masamba, Walen rang, La Rompang, Suling, Cimpu dan Bariko.

Ibukota Palopo dengan sekitarnya, yang secara umum dinamai Wara, merupakan juga bahagian tersendiri.

Wilayah-wilayah yang dimaksudkan diatas yang dina mai lili (vasal) dari Luhu Mengkoka dan Lelewau terle tak di pinggir pantai timur Teluk Bone; Ussu,Wotu,Mae bunta di pantai utara; dan Buwa Ponrang, Olang ,Larom pong,Suling dan Cimpu menyusur pantai Barat.

Selanjutnya termasuk wilayah Luhu yaitu hampir se mua suku Toraja atau negeri-negeri di Sulawesi Tengah diantaranya ialah: Pajungallo, Uraso atau Karre, Panti lang, Rantebuwa, Maliang, Lembang dan Batu-alu; semuanya terletak di Selatan Barat-daya Palopo; dan Buntu, Na ngalla, Batang, Pambulang, semuanya terletak di sentral Sulawesi.

Ibukota Palopo terdiri dari kampung-kampung:

Tapponnge, Mangarabombang, Panjalae, Campae, Bonee, Parum pange, Amasang, Suratanga, Bolasadae, Batupasi, Pajalesang Bunturu, Tempotikka, Warue, Songka, Penggoli, Sabamparu, Laminda, Kampongberu, Balandai, Ladiadia dan Rompuang.

Semua terletak di ujung utara barat laut Teluk Bo ne, disebelah Selatan dari cabang-cabang gunung Malam be dan Andoli yang mencolok kelaut, ke dalam rawa-rawa dibentuk oleh muara-muara dari sungai-sungai Palopo dan Picempute.

Kampung-kampung yang terutama di Mangkoka adalah: Kolako, Tohowa, dan Passuloi: sedang tempat-tempat yang utama sepanjang pantai adalah: dari Palopo arah Sela tan: Songko, Ponrang, Balambang, Olang, Jennemae jae, Larom pong, Suling dan Bariko:

Dari Palopo ke-arah Timur: Tamalaba, Baramamase, Walenrang, Battang, Marobo, Labonro-bonro, Taratti, Bina ngatanga, Possare, Bongko, Mattalainga, Panggebakkang, Pao Samma, Biro Tokee, Balibola, Tamponge, Patila, Poreang, Lau we, Laelamba, Balobalo, Wotu, Tarebe, Bubu, Langkara, Care kang dan Usu.

Nama-nama dari bahagian dari berbagai-bagai wila yah, yang telah masuk kepada suku Toraja, tidak diketa hui.

Pulau-pulau yang termasuk dalam wilayah Luhu ada lah: Palopo, juga dengan sederhana disebut saja Libu-kang (pulau), terletak di teluk Palopo dekat dari ibuko ta dari nama itu: Bulupolo: Satiri Besar dan Kecil, ter letak sebelah selatan dari Usu, Laburoko dan Campen ter letak di sebelah utara dari Mengkoka didekat dari teluk Pao: dan Pamarang, berseberangan dengan ibukampung-ibukampung.

Luhu adalah negeri yang banyak bergunung -gunung. Di sebelah Selatan dan Barat berdiri pegunungan Lati mojong atau Latibojong, dengan puncaknya yang terkenal mencapai ketinggian kira-kira 10.000 kaki: di sebelah Utara pegunungan dari pusat Sulawesi, terdapat bebera pa puncaknya lebih tinggi dari pada Latimojong, yaitu di Utara Timurlaut pegunungan Usu Tomori dan Tobungku serta sebelah Timur pegunungan Lelewau dan Mengkoka.

Di pegunungan-pegunungan tinggi ini cabang-cabang nya merambat ke pantai,dan yang terkenal ialah Tiro manda,Bottopuang,Torongkong dan Tampoge.

Tiromanda dan Bottopuang berderet dari arah Sela tan Barat-daya ke Utara Timurlaut, dan berakhir di Uta ra Palopo, dengan cabang-cabangnya disebut Maramba dan Andoli berpantai terjal ke dalam laut.

Gunung Rongkong mulai dari Utara Barat - laut dan berakhir disebelah Timur Tamalaba; satu cabangnya ada lah gunung Maroanging. Pegunungan Tampoke mulai di Utara dan sampai kepan tai dekat Bata Tongko dan Berau, sedang pegunungan Le lewau dan Mengkoka menyusur seluruh pantai Timur dari Teluk Bone dan berakhir di pantai terjal kelaut.

Semua gunung-gunung ini ditumbuhi hutan lebat dan mempunyai pemandangan yang sangat liar,bahkan sampai didekat dari ibukota Palopo,di daerah-daerah pegunungan tidak ada rumah serta tidak ada kebun.

Tanah datar hanya dijumpai di pantai Barat dan pantai Utara Barat-laut. Dataran ini terbentang beberapa kilometer ke pedalaman dan di pantai Barat adalah yang paling banyak penduduknya. Daerah ini terbentang dari tanah aluvium dan tergenang air pada waktu pasang. Da sarnya terutama yang berdekatan dengan laut adalah lembek atau sebahagian besar berawa-rawa.

Sebaliknya di daerah gunung-gunung tanahnya subur sangat cocok untk perkebunan kopi.

Sungai-sungai di Luhu yang terdapat di sebelah Se latan Palopo yaitu Bariko, Larompong Cimpu, Suling, Jen nemaejae, Olang Ponrang, Buwa, Songka, Palopo dan Pimcem pute: yang terdapat di sebelah Timor Palopo: yaitu Sa lo-bulo Tamalaba Walenrang, Marowo, Lamasing, Pompengang Laburaburao, Lasore, Uppa, Uwae-lawi, Mantalinga, Pao Biro atau Patimang, Tokkee, Tamponge, Cappa-salu, Lapunte, Walo Jampu, Batalongka, Tammuko, Patila, Setang-setang, Lauwo, Laborau, Saluwanna, Batubalo, Wotu, Bubu, Langkara, Carekang Ussu, yang terdapat di sebelah selatan Ussu yaitu: Lele wau, Pao, Kolako, Tohuwa dan Passuloi. Sedang yang terdapat di sebelah Selatan Mengkoka yaitu Pondo Pulo, Bua tallang dan Towari, yang airnya bermuara di Teluk Bone

Dua-belas pertama berhulu di- pegunungan Latimo jong, ketigapuluh-satu berikutnya di pegunungan Sulawe si Tengah dan kedelapan terakhir di pegunungan Mengko ka.

Yang terbesar dari semua sungai-sungai itu adalah sungai Ussu,yang berhulu didanau Matanna. Terletak di Utara Timurlaut pedalaman Ussu berbatasan dengan To bungku,dan dapat dilayari dengan perahu-perahu besar sampai dikampung Ussu, dengan cara mendayung melawan arus selama dua hari.

Dalam tahun 1861 sungai ini dikunjungi oleh almar hum Gubernur J.A.Bakker, dengan mendayung melawan arus dua hari bersama sebuah kapal yang dipersenjatai, akan tetapi mendapati ke dua belah pinggir sungai tidak berpenghuni. Kini ia menjadi jalan angkutan damar, dari pedalaman menuju kota Palopo.

Sesudah sungai Ussu menyusul sungai Cerekang, yang termasuk sungai besar yang berhulu dipegunungan Tamo ri.Sungai ini dengan perahu-perahu besar dapat dilaya ri beberapa hari sampai kepedalaman.

Sesudah kedua sungai sangat besar ini menyusul su ngai Langkara, Wotu, Borau, Batatongka, Jampu, Cappasalo Tapponge, Pao, Mantaliaga, Uwae Lawie, Lasore, Walenrang, Buwo, Jennemaejae, dan Larompong.

Semua sungai ini dapat dilayari sehari melawan a rus dengan perahu-perahu besar, dan berguna sebagai ja lan angkutan untuk sago dan rotan dan lain-lain hasil hutan.

Sungai Jenemaejae dinamai demikian karena airnya yang merah, sampai beberapa mil kelaut dapat terlihat, selalu beraliran deras, dan jarang dilayari, karena ping gir-pinggirnya tidak dihuni. Sebaliknya sungai larom pong dan Buwa, merupakan jalan angkutan untuk kopi da ri pedalaman, yang ramai dikunjungi perahu-perahu peda gang.

Sungai yang lain di Luhu, hanya dapat dilayari di waktu pasang, yang menjadi jalan angkutan dari hasilhasil hutan yang berasal dari pedalaman.

Perlu juga dicatat, bahwa muara-muara dari semua sungai ini ditepi pantai tidak didiami, berawa - rawa dan hutan lebat ditumbuhi dengan kayu bakau dan api-a pi (mengroven dan rhizophoren) serta nipa. Pada waktu pasang, daerah-daerah yang ada disekitarnya seluruhnya dibawa genangan air, sedang pada waktu sedikit saja hu jan turun digunung-gunung airnya meluap keluar dari te pi-tepi sungai.

Teluk yang terpenting di Luhu ialah: Teluk Mengko ka dan Palopo kemudian Ussu, Lelewau dan Pao.

Hanyalah yang kedua pertama dapat dikunjungi oleh kapal-kapal dagang dan bahtera, serta memperoleh tempat-tempat pembuangan jangkar yang aman.

Dari bulan Mei sampai dengan bulan Agustus terda pat banyak angin diseluruh Teluk Bone, sehingga selama bulan-bulan itu diteluk Palopo saja sedikit orang ke laut, tetapi tidaklah terganggu bagi masyarakat yang tinggal di darat.

Teluk Mengkoka pada waktu musim barat dilindungi oleh pulau-pulau yang ada didepannya.Karena banyaknya karang,yang terdapat di dalam teluk,maka kapal yang memasukinya hendaknya berhati-hati. Namun demikian ham pir semua perahu,utamanya perahu-perahu pribumi dapat merapat jauh ke darat di muka Palopo dan Mengkoka. Te luk-teluk yang lain sangat jarang dikunjungi oleh kapal dagang.

Di Sulawesi biasanya musim timur mulai pada bulan April dan musim barat pada bulan Nopember. Sedang bu lan-bulan pancaroba biasanya bulan-bulan Maret dan Ok tober.

Barisan gunung, yang memotong jazirah barat - daya Sulawesi dari Selatan ke Utara, membawa pengaruh atas musim, yang akibatnya hujan sepanjang pantai timur da ri Sulawesi barat-daya dan diseluruh teluk Bone ter lambat beberapa bulan kemudian jatuhnya.

Adapun didaratan dan di-sekitar teluk,hujan mulai turun dalam bulan Mei dan Juni,serta berakir dalam bu lan Oktober.Sedang pada pantai sebelah barat sepenuh nya terjadi musim timur. Dengan demikian pergantian musim di Teluk Bone cenderung sama dengan di Maluku.

Dalam bulan-bulan Mei sampai dengan bulan Agustus di Teluk Bone mengalami dengan hebat angin timur, se hingga dalam bulan tersebut pada umumnya yang paling kurang baik,bagi kesehatan.

Sepanjang pantai barat Teluk Bone, terdapat gugu

san karang dengan lumpur.

Setelah dusun ini terbuka pada saat air surut, se dikit saja kena panas matahari,ia memberikan bau yang tidak sedap.

Udara yang busuk ini ditiup oleh angin timur ke a rah daratan,dan menyebabkan demam ganas.

Selama ekspedisi Bone dalam tahun 1859 demam Bajo merupakan penyebab utama,yang sangat melemahkan bari san pasukan kita.

Namun demikian rupanya keadaan kesehatan di Palo po tidaklah buruk,barangkali sebab-sebab berikut ini:

Meskipun ibukotanya terletak dalam suatu pelimba han atau kubang, dan penduduknya hampir tidak mengenal kebersihan, namun disana selalu turun hujan yang dida hului oleh guntur barat.

Gejala udara ini,adalah akibat dari terlalu berde katannya gunung-gunung tinggi,yang rupanya memberikan atmosfir,sehingga menguntungkan terhadap pengaruh yang dapat merugikan kesehatan seperti yang dapat me nyebabkan miasmata. Lagi pula penduduk dari Palopo me nganggap juga bahwa apabila selama tujuh hari tidak turun hujan dan atau tidak ada guntur maka mereka akan banyak diganggu oleh demam dan menceret.

Meskipun Luhu kaya dengan tanah pertanian, akan tetapi pertanian dinegeri itu tidak terlalu diperhati kan, terutama oleh penduduk pantai.

Hampir semua daerah pantai sangat cocok untuk usaha tanam padi,akan tetapi sawah hanya terdapat di dekat Bariko, Suling, Larompong dan Cimpu, sedang sepan jang pesisir pantai sangat jarang dijumpai kebun ja gung yang luas.

Tidak dihiraukannya menanam padi dan jagung kare na negeri ini mempunyai tanaman sagu yang banyak , se hingga penduduk tidak perlu bersusah payah untuk meme nuhi kebutuhan hidup utamanya.

Padi digunakan sebagai makanan pokok,hanya bagi o rang-orang yang terkemuka saja,sedang rakyat kecil ti dak menikmatinya kecuali pada pesta-pesta atau pada pengorbanan-pengorbanan pemujaan.

Tanaman sekunder, seperti kacang tanah dan kacangkacangan tidak diperhatikan oleh orang Luhu asli. Per
tanian di Luhu dilakukan hanya oleh orang-orang Tora
ja. Orang-orang Toraja ini hanya menanam padi, jagung
dan berbagai tanaman kedua, yaitu kopi dan tembakau.
Khusus penanam kopi rupanya didaerah-daerah Toraja da
ri tahun ketahun meningkat, ditandai dengan meningkat
nya jumlah yang diekspor keluar dari Luhu. Walaupun se
benarnya penanam kopi baru dalam tahap permulaan. Pe
meliharaan pertanian atau mengatur penanaman tidak di
lakukan demikian pada sesudah padi atau jagung dipanen, kebun-kebun ditanami dengan pohon-pohon kecil yang
pemeliharaannya diserahkan pengurusannya kepada alam.

Oleh karena kopi di Luhu masak dibatangnya maka buah yang merah baru dipetik, sehingga menghasilkan ku walitas yang bagus. Orang-orang Toraja tidak mengikuti pengaruh pembeli-pembeli asing, dengan membasahi kopi sebelum dibawa kepasar agar timbangannya meningkat.

Tembakau ditanam hanya untuk keperluan sendiri dan tebu untuk juadah (sedap-sedapan).

Peternakan tidak berarti,hanya sana sini ditemu kan,juga beberapa kawanan kerbau,akan tetapi tidak se banyak seperti ditempat lain di Sulawesi.

Kuda jarang didapati dan kalaupun ada, yang mempu nyai kuku besar serta lamban geraknya.

Penduduk pantai menganggap bahwa orang-orang Tora ja memiliki banyak kerbau dan kuda. Kerbau- kerbaunya termasuk jenis yang paling besar dan paling kuat. Kudakudanya sekalipun kecil,akan tetapi kuda pegunungan kenyal/alot dan karenanya sangat disukai sebagai kuda beban.Walaupun jarang digunakannya.

Disamping itu orang-orang Toraja menambah usahanya dengan memelihara babi,karena dagingnya lebih diutama kan dari pada daging kerbau.

Ternak lembu tidak dijumpai diseluruh Luhu ,hanya

biri-biri dan kambing terdapat disana-sini.

Hutan sebenarnya kaya akan binatang-binatang liar seperti rusa, babi, kerbau dan anoa. Dikalangan orang-o rang Toraja anoa masyhur dengan nama takata (antilo pen), yang oleh mereka ditangkap dengan alat jaring atau dengan tombak.

Berburu dengan kuda hanya kadang-kadang diadakan disepanjang pantai pada dataran rata,dan itupun pada waktu-waktu khusus.

Hanya penduduk dari pulau yang di depan kota Palo po penduduk pantai sepanjang pantai barat Teluk Bone dan dari kampung utama Mengkoka melakukan penangkapan ikan,untuk keperluan sendiri. Mereka menangkapnya de ngan jala,serta menggunakan perahu-perahu cadik kecil kelaut,dan demi keamanan mereka tinggal pada dataran yang terdekat karena takut pada perampok/ bajak laut, cuaca dan angin yang ada kalanya menjadi buruk.

Ikan-ikan besar jarang ditangkap oleh mereka, ha nya biasanya ikan-ikan kecil.

Menangkap dengan sero hanya terjadi sepanjang pan tai Palopo dan di Kampong Mengkoka.

Di-sekitar Mengkoka,khususnya di gusung-gusung di sekitar pulau-pulau yang ada didaerah itu,oleh orang-orang Bajo yang mendiami pulau-pulau tersebut menang kap banyak teripang dan penyu.

Selama tahun-tahun terakhir juga dari sana dibawa mutiara, kulit kerang untuk diperjual-belikan, yang wa laupun penangkapan binatang yang lemah ini masih belum berarti.

Kerajinan penduduk asli Luhu hanya terdiri dari menenung sarung-sarung kasar, menempa emas dan perak, serta membuat jala dan mengetuk sagu.

Sisa cabang-cabang kerajinan, seperti pengumpulan hasil-hasil hutan, menganyam bakul-bakul rotan halus dan kasar: topi mata hari dari bambu, dan lain -lain benda-benda halus dari rotan dan bambu, seperti dos -dos tembakau dan sirih, dan berbagai-bagai peci/kopiah

dari tikar halus atau tikar-tikar tidur,dari bakul bakul dan dos-dos indah diwarnai; dan kantong-kantong
kopi,membuat tikar-tikar rotan kasar,keranjang tangan
penduduk dari pelepah pohon sagu; mengukir besi dan
emas,menempa keris dan badik,kelewang dan tombak; mem
buat sampan dan perahu-perahu kecil lainnya, mengetok
sagu dan ujang kaili (kertas kaili) dari kulit pohon
iwo,kertas yang berguna untuk pakaian; ipo beracun un
tuk sumpitan,mengeringkan kulit dan sebagainya, yang
semuanya dilakukan oleh orang Toraja.

Khusus dalam hal menganyam bakul dan tikar serta dalam hal menempa besi mereka sangat menonjo . Apabi la kita memperhatikan peralatan kerjanya yang kurang baik, maka sangatlah menakjubkan karena mereka dapat menghasilkan anyaman dan tempaan yang sedemikian ha - lusnya.

Bakul-bakul dan tikar-tikar halus oleh mereka di anyam dari ana'mme, suatu tumbuhan parasit (graminea ) kuning mengkilat atau kuning keemasan yang mempunyai panjang setengah meter, sebagai rumput tumbuh dipohonpohon dalam hutan-hutan yang sangat lebat.

Kelewang, keris, badik, dan tombak mereka sangat ter mashur, karena bukan saja baiknya buatannya, akan teta pi karena kebersihan pamurnya (mengkilat). Diseluruh Hindia Belanda barang-barang tersebut sangat disukai terutama yang dibuat di Rongkong dan Wotu.

Besi lebih dikenal dengan nama pamoro, yang dapat diperoleh di pegunungan yang ada di Torongkong dan Usu, sedang emas ada di Susu, yaitu di gunung - gunung sebelah barat Cimpu, di Latuppa dekat hulu sungai Palo po, di Dampag Toreo wilayah Toraja nan jauh, di utara barat laut Palopo. Pencucian atau penggalian emas tidak lah terlalu banyak yang dilakukan.

Semua barang-barang kerajinan yang disebutkan dia tas,oleh orang-orang Toraja dengan penduduk pantai di tukar dengan garam,kain kasar,kain tenun,tembikar dan barang-barang tembaga.

Seluruh negeri Luhu, bagaikan ditutupi oleh hutanhutan lebat yang merentang sepanjang pantai utara, pan

tai timur dari teluk Bone, bahkan sampai kelaut. Semua hutan ini kaya akan bermacam-macam hasil hutan ti sago, rotan, madu, lilin, damar, kayu pertukangan baik, dalam pelbagai jenis, nipa rumbia (daun dari pohon sago untuk atap), nibong (Cariola Roemphiana Mart) tuk reng atau mistar atap, lantai, bambu, saqo ( Caesal pinia Ferrugina desu) yang di Jawa dipergunakan untuk membatik, bingkuru (suatu bahan cet kuning), anammi ( qra minea ) dan kaleleng (layu akar untuk pengikat). Dengan pengumpulan hasil - hasil hutan, bagi penduduk sungguh merupakan suatu sumber penghasilan yang tidak habisnya, Jika hal ini dilaksanakan dengan teratur. A kan tetapi karena penduduk pantai sangat malas dan me reka mau bekerja hanya apabila keadaan darurat timbul Karena adanya kekayaan hutan maka rakyat tidak bekerja keras untuk memenuhi kebutuhannya walaupun ma sih belum berarti dari jumlah hasil hutan yang dijual kepada pembeli-pembeli asing.

Demikian pula hampir semua sampan-sampan diseluruh Wajo dan wilayah bahagian utara Bone yang digunakan disungai-sungai dan danau-danau, berasal dari Luhu. Sam pan-sampan tersebut dapat memuat 40 sampai 50 pikul, sebagai alat angkut mengambil kayu-kayu di hutan.

Dengan demikian bila pemerintahnya diatur dengan baik, maka negeri yang diuntungkan oleh alam ini akan pasti menjadi salah satu negeri termakmur di wilayah ini.

Perdagangan di Luhu adalah merupakan hal yang pen ting. Namun demikian tidak dapat diingkari kecilnya pe ranan penduduk pribumi, karena seluruh perdagangan ber ada ditangan orang Arab, Orang Cina, orang Makassar dan Bugis yang datang, dan tinggal untuk sementara, tetapi memperoleh kekayaan yang luar biasa dari hasil hutan dan produksi kopi yang terus meningkat.

Setiap tahun secara teratur datang di kota Palopo beberapa kapal dari Singapura, Pontianak, Wajo dan mua ra dari kali Cenrana (Pallima) serta dari Makassar untuk mengambil produksi.

Jumlah kapal-kapal ini meningkat dalam tahun 1886

menjadi dua-belas, diantaranya dua besar bertiang tiga sedang tahun-tahun sebelumnya hanya tujuh atau dela pan.

Biasanya mereka datang dalam bulan Maret dan April dan tinggal disana sampai bulan Juli atau Agustus, ke mudian pulang dengan muatan sago, rotan, kopi, lilin, ku lit, soga dan kayu nibong ke Singapura.

Perdagangan dengan Makassar, Balangnipa dan Bone hanya terjadi dengan melalui perahu-perahu, dan teruta ma dengan Mengkoka, perdagangan itu sangat hidup. Sela in dari Palopo dan Mangkoka perahu-perahu ini mengun jungi juga Suling, Cimpu, Larompong, Bua, Bata-tongka, Wo tu dan Borau. Perdagangan dari Palopo dengan semua tem pat yang terletak disebelah Timur diangkut dengan melalui perahu-perahu kecil, yang memuat sago, rotan, damar dan lilin.

Barang-barang penting yang dimasukkan adalah : ga ram, beras, ikan kering, candu, bedil, mesiu dan timah-akan tetapi ketiga barang (Candu, bedil, mesiu) diseludupkan, kapak dan parang, benang Eropa dan kain, katun kasar, su tera, kain katun, kecuali belacung (kain yang tidak pucatkan), jambang tanah dan jambang batu, piring pinggan, barang-barang tembaga dan barang-barang kelon tong. Yang diekspor ke Singapura ialah:sagu, rotan, ko pi, lilin, kulit, saga, bingkuru dan kayu nibong ke Makas sar dan tempat-tempat dipantai:kopi,damar,rotan, sago, lilin, teripang, penyu, kerang, kulit, nibong, kayu pertukangan, sampan-sampan yang telah jadi \*), bingkuru, kale leng, daun rumbia, anommi, tikar ana 'mmi, bakul-bakul dan kotak-kotak, senjata, terutama kelewang dan badik-badik dan banyak bermacam-macam hasil hutan, yang hanya sesu ai dengan pasar-pasar pribumi dan terlalu banyak tuk disebut satu persatu.

<sup>\*)</sup> Ini adalah jenis, yang kurang lebar berbentuk pan jang dengan dasar yang bundar, berasal dari Palopo hanya diperuntukkan buat kali Cenrana dan Wajo; yang pendek lebar dengan dasar loncos(soppe), berasal dari Mengkoka untuk Balangnipa, Makassar dan pulau pulau.

Perdagangan yang teratur dalam bentuk barang - ba rang dagangan sebenarnya tidak ada, karena semua hasil diperoleh dengan jalan barter, kecuali kopi sekali di timbang dan dibeli dengan uwang tunai.

Dalam hal menimbun persediaan atau mengumpulkan hasil hutan bagi penduduk pribumi merupakan hal yang belum dikenal. Mereka menunggu sampai kapal-kapal atau perahu tiba, sehingga pedagang-pedagang terpaksa menan ti sedemikian lama hingga muatan penuh. Sekiranya tidak demikian halnya, maka perdagangan akan lebih hidup lagi.

Pengeluaran sagu ditaksir + 15.000 pikul, rotan + 10.000 pikul dan kopi 6.000 pikul pertahun. Tentang lilin, teripang, kulit dan lain-lain barang bahkan dengan kira-kira tidak diketahui.

Tempat-tempat perdagangan yang terpenting ialah, Suling, Larompong, Bua, Batatongka, Wotu, Borau, dan ketiga kampung utama dari Mengkoka, yang kesemuanya terletak di dekat pantai dan muara sungai.

yang dipedalaman adalah Rantebua dan Baramamate, keduanya terletak jarak satu hari perjalanan dari Palopo. Yang pertama sebelah barat dan yang kedua sebelah utara dari Palopo, yang setiap lima hari ada pasar dan orang-orang Toraja menjual kopinya, kemudian membe li garam, ikan kering, kain, peralatan besi dan tembaga. Selanjutnya masih terjadi perdagangan melalui darat dengan Sidenreng dan Duri, akan tetapi kurang berarti.

Orang Luhu sendiri bukan penduduk pelaut, mereka tidak mempunyai perahu-perahu besar.Perahu terbesarnya adalah jaramba (perahu cadik), sebesar dari satu atau duwa koyan, (koyan = ukuran besar untuk muatan ± 30 pi kul), yang dipakai mereka melayari pantai. Sebahagian dengan berlayar dengan sebahagian dengan begalah. Dengan perahu-perahu ini mereka mencapai muara sungai Cenrana, tetapi mereka tidak berani ketengah laut.

Sebagai wang kecil orang-orang Luhu memakai pitis Cina (mata uang tua) dan kemudian uwang ini diseluruh Sulawesi tidak disukai,karena perdagangan cukup dilakukan dengan jalan barter tanpa mengalami kesulitan.

Akhirnya patut dicatat bahwa semua barang yang ma suk dan keluar tunduk kepada peraturan. Tarif terten tu tidak terdapat untuk itu hanya biasanya muatan da ri setiap perahu ditaksir, sesudah itu baru diatur ten tang kewajiban yang harus dibayar. Hanya candu yang dipersewakan: selebihnya setiap orang bebas membeli nya dan menjualnya.

## II. PENDUDUK

Penduduk dari Luhu terdiri dari orang-orang Luhu dan Toraja, yang pertama adalah orang Bugis ( To Woegi atau To Oegi) dan yang terakhir orang-orang gunung, be berapa suku diantaranya masih sangat biadab.

Orang-orang Bugis semuanya Islam, mereka berkedudu kan di kota Palopo, sepanjang pantai barat teluk Bone, dan di ketiga kampung-kampung utama Mengkoka. Juga di jumpai di sana sini orang-orang Bugis di kampung- kampung pinggir pantai dipantai utara dari teluk tersebut.

Orang-orang Toraja kebanyakan kafir, mendiami peda laman terutama dipegunungan-pegunungan.

Menurut JUNGHUHN orang Bugis termasuk ras Batak, menurut DE HOLLANDER termasuk Malayu,dalam kedua hal ini yang halus (berbudi bahasa).

Bagiku,saya menyangka bahwa mereka adalah berasal dari suku bangsa yang sama seperti orang-orang Toraja jadi orang Batak. Saya kaitkan ini dari keadaan bahwa bahasa orang-orang Bugis dan juga orang-orang Makassar sangat banyak mempunyai persamaan dengan bahasa orang-orang Toraja. Dengan membandingkan ketiga baha sa ini satu dengan yang lainnya saja kita dapat mengambil kesimpulan itu.

Orang-orang Bugis dari Luhu sebenarnya sudah sega lanya berubah.Kemalasan,mengisap candu berlebihan per maduan(banyak isteri) dan percampuran dengan orang To raja adalah merupakan penyebab utamanya.

Sangat malas bekerja untuk memperoleh penghasilan dengan menyerahkan diri kepada pertanian membanting tulang.Orang-orang penting mereka hidup dari merampok dan mencuri, sementara golongan kecil sangat mudah mem peroleh kebutuhan hidupnya karena melimpahnya sago. Akibat langsung daripada itu semua ialah bahwa rasini mundur dan semakin lama semakin dalam terbenam.

Tetapi terdapat kekecualian yang dilakukan oleh

orang-orang Bugis dari Mengkoka. Mereka ini adalah orang-orang asing yang berasal dari Wajo, Bone dan dis trik bahagian Timur dengan melakukan perdagangan dan pelayaran, memberikan penghasilan yang adil dan mengun tungkan.

Menurut hemat saya orang-orang Toraja termasuk su ku Batak, sama halnya dengan orang-orang Dayak dari Kalimantan. Cara hidup mereka, kebiasaan dan adat, teru tama tentang pemenggalan kepala, banyak sekali persama annya satu dengan yang lainnya. Tetapi di atas segala nya itu pendeta-pendetanya dinamai baliang dan ruhnya sangiang, sama seperti orang-orang Dayak.

Disamping itu mereka juga percaya,bahwa mereka da tangnya terdampar dari laut pada waktu,disaat ketika semuanya masih berada dibawah genangan air, kecuali puncak-puncak dan gunung-gunung tinggi kepunyaan mereka. Menurut pendapat orang-orang awam (bukan ahli) terus terang berani mengatakan bahwa orang-orang Toraja dan Daya adalah dari asal yang sama.

Akan tetapi darimanapun asal mereka, yang pasti, bahwa mereka hidup dari bertani, dan mereka tidaklah sebengis sebagai yang diperkirakan dari mereka, dan bahwa cacat yang kini melekat pada mereka diterima dari orang-orang asing.

Penamaan Toraja, diberikan kepada mereka oleh penduduk pantai dari Sulawesi oleh sebab-sebab sebagai berikut:

Kata "Toraja" tersusun dari kata-kata to atau tau (orang), ri (di sana) dan aja (sebelah darat atau peda laman) To adalah suatu kependekan dari tau, dan raja dari riaja sehingga menjadi Toraja artinya " orang- o rang dari pedalaman" atau penduduk dari pedalaman"dan karena sekarang pedalaman dari Sulawesi bergunung -gu nung, maka mereka disebut "orang-orang pegunungan". Di seluruh Sulawesi, apabila orang menanyakan tentang negeri orang Toraja, maka ditunjuk gunung-gunung yang ada di Sulawesi sebagai tempat tinggalnya. Sekalipun orang berada di pantai Utara, Selatan, Timur atau Barat: oleh sebab itu dimana-mana ada orang-orang Toraja.

Yang termasuk paling kasar dan paling biadab dari orang-orang Toraja,ialah penduduk pegunungan dari Meng koka.Hanya merka inilah yang masih sering melakukan perjalanan pengayauan,sampai mereka turun ke pantai dan kemudian dengan kelompok-kelompok 20 sampai 30 orang melayari pantai dengan sampan cadik ,untuk me nyerang dan membunuh penduduk pantai yang tidak ber salah,nalayan atau pedagang-pedagang.

Adapun orang-orang Toraja yang melakukan pekerja an mengayau,hanya dalam keadaan luar-biasa yang mengharuskan mereka berbuat demikian,seperti hanya mengayau orang yang dianggap bermusuhan atau kepada siapa mereka lama menaruh dendam.

Penduduk terbagi dalam tiga kelas, a. Bangsawan b. Menengah dan c. Hamba penggadai diri.

Termasuk bilangan bangsawan adalah raja dan semua anggota dari keluarganya, pembesar-pembesar kerajaan, putera puteri mahkota ternama dan kepala negeri yang terkenal. Termasuk bilangan menengah adalah kepala- ke pala bawahan, kepala-kepala kampong, paderi, orang baikbaik dan penduduk merdeka. Yang termasuk bilangan ham ba, semua penduduk kampung yang bukan orang-orang mer deka.

Luhu sama halnya seperti Mandar merupakan negeri perbudakan yang utama. Dengan sangat dekatnya dari ne geri Toraja,dan sikap masa bodoh dari orang-orang Luhu sendiri adalah merupakan penyebab utama dari padanya.

Orang-orang Luhu sangat senang berjudi, mengisap candu. Akan tetapi karena tidak berpunya, maka untuk da pat memenuhi hasratnya itu, mereka pergi mencuri atau mengadaikan dan menjual dirinya.

Apabila ia kedapatan pada saat mencuri dan tidak dibunuh, kemudian diketahui sebagai pencuri, atau seca ramudah dipersalahkan sebagai pencuri, maka ia harus membayar lipat ganda dari nilai barang yang dicurinya Oleh karena biasanya tidak mampu membayarnya, maka dia dengan gampang dijadikan hamba, dan dijual kepada pena war yang menawar terbanyak. Nasib ini dijalani dengan-

patuh,dan tidak ada usaha dilakukan olehnya untuk me larikan diri,karena apabila hal sedemikian itu terja di,dia dengan seorang anaknya akan mati dibunuh.

Biasanya ia mengadaikan dirinya untuk memenuhiper mainan taruhannya,atau untuk dapat mengisap madat,dan kepadanya dipinjamkan uang ditempat itu dengan bunga-100%. Apabila ia kalah dalam permainan sebagaimana yang lazim terjadi,maka dia dialihkan kepada yang laindan dia ini memperlakukannya segera sebagai hambanya yang syah.

Dia dengan cara sedemikian itu pindah dari satu tangan kelain tangan, selamanya dengan peningkatan har ga dari harga beli, sehingga ia kesudahannya tiba dalam suatu perahu dan selanjutnya diangkut meliwati la ut.

Apabila orang Luhu melakukan kejahatan,atau apabi la ia dituduh atas satu dan lain hal,maka nasibnya ada lah menjadi hamba. Dia dengan mudah diarak keliling kam pong,dan kepada siapa diserahkan menjadi hamba , yang sudi membayarkan dendanya sampai pembayaran dari pada apa yang dinamakan hukuman yang dijatuhkan padanya.

Apabila seseorang berhutang uang kepada yang lainnya,dan ia tidak dapat melunasi pada peringatan per
tama,dengan mudah seorang anaknya atau seorang dari
anggota keluarganya ditangkap dan dijual sebagai ham
ba tanpa dicampuri oleh pemerintah dalam urusan tersebut,sekalipun bapak atau ibunya berhari-hari berturut-turut datang mengadukan atas perlakuan yang sewe
nang-wenang itu. Dan apabila ia segera menebus anggota
keluarganya yang dilarikan itu,dalam hal ini ia harus
membayar duwa kali atau tiga kali lipat dari jumlah
hutang semula.

Orang menyebut juga bahwa orang Toraja gemar ber judi,dan untuk memenuhi kegemaran judinya,dia sendiri isteri dan anak-anaknya dipertaruhkan dalam permainan

Orang Bugis yang mengajari mereka menjudi dan lain-lain kebiasaan jelek, biasanya menghasut mereka un tuk bermain judi, dan meminjamkan mereka uang yang di perlukan untuk itu dengan suka rela

Bila suatu saat tiba-tiba pemberi pinjam menghen tikan pinjamannya dengan menuntut seketika pembayaran oleh karena orang - orang Toraja itu tidak mempunyai uwang dan juga kepadanya tidak diberi waktu untuk menyerahkan kopi atau hasil hutan guna melunasi pinja - mannya, dengan mudah ditahan dan dipasarkan sebagai hamba.

Dengan cara yang sedemikian itu kebanyakan orang Toraja lebih dari sekali menjadi hamba hanya karena jumlah sedikit dari f.4 atau f.6 kemudian diangkut me lalui laut ketempat yang jauh.

Ada suatu keadaan lain terjadi di Luhu yaitu per budakan berkembang dengan pesatnya.

Raja-raja dan putra-putra raja pemalas sekali dan parlente, tetapi penjudi hebat dan pemadat, yang harus hidup dan berlagak besar, sekalipun tak berpunya.

Tidak ada lebih mudah bagi mereka kecuali dengan menyerang, menganiaya orang-orang Toraja yang tak ber dosa yang terisolir di rumah-rumah kebunnya dan meng angkutnya ke tempat-tempat di pantai untuk dijual di sana sebagai hamba kepada pembawa-pembawa perahu.

Lagi pula orang-orang Bugis Asli, mempunyai penghi naan yang sungguh-sungguh terhadap orang Toraja, kare na mereka ini kafir dan lainnya karena dia bagaikan seekor binatang liar yang hidup dan tinggal di dalam hutan-hutan.

Dengan demikian orang-orang Bugis benar-benar sua tu kesenangan dan kenikmatan,apabila ia dapat menje rat seorang Toraja, "karena orang Toraja" katanya "ti dak berguna selain hanya untuk diartikan sebagai hamba dan dijual sebagai hamba.Dari nasib itulah masuk akal kalau di kepalanya terdapat seutas tali (tali se panjang 2 a 3 depa yang baginya bagaikan destar dilingkarkan di kepala) yang memudahkan untuk menang -kapnya."

Kegiatan semua ini dahulu terjadi berulang-ualang ketika Palopo,selalu kedatangan kapal-kapal setiap ta hun,yang mengangkut hamba-hamba ke Pontianak atau bah kan ke Singapura,untuk diperdagangkan.Perdagangan ham ba telah dihentikan oleh pemerintah dengan mengambil tindakan keras bagi pelanggarnya.

Kini hanya dengan perahu-perahu kecil atau melalui darat hamba-hamba diangkut ke negeri Bugis, yang masih melakukan perdagangan hamba.

Gelar-gelar yang terpakai di Luhu ialah: Untuk ra ja pajung atau datu untuk anggota-anggota Dewan Kera jaan Opu,ma'dika,mencara dan mengkola. Untuk kepala-kepala yang kurang penting anrongguru,matowa, sariang dan suro. Untuk petugas agama ialah kali,Imang,katte, bilala,doja dan guru; dan untuk kepala-kepala Toraja Maqdika dan Tomakaka.

Raja boleh memakai titel Pajung apabila ia telah kawin dengan syah dan telah dimahkotai dengan syah, (rilantik), jikalau belum di hanya Datu.

Keempat anggota terpenting Hadat, yaitu Opu Patun ru, Opu Pabicara, Opu Tomarilalang dan Opu Balirante, yang semuanya digelar dengan pakutanni ada (anggota-anggota dari hadat), serta tomaraja (tuan besar).

Penamaan tomaraja pada saat keberadaan saya dalam bulan Oktober 1887 dihapuskan,karena Gubernur Sulawe si dan daerah takluknya disemua negeri Bugis digelari tomaraja sehingga dianggap tidak cocok,apabila kepala yang kurang penting juga memakai gelar itu.

Putera mahkota memakai titel Opu Ca'nning berasal dari kata Ca'nning (manis, sedap, nikmat, disukai ) dari sebab itu "yang disukai, yang diinginkan."

Anggota-anggota Hadat yang kurang penting, berjum lah sembilan,dan digelar bersama-sama dengan gelar Pangadarrang Macowae (tetua hadat).

Pemerintah Agung di Luhu dengan sendirinya lebih sukamenamai dirinya *Ikang to Wara'* (kita orang -orang dari Wara) Ibu-negeri Palopo yang pernah di tempati Sawerigading yang masyhur menamakan dirinya "Kita pen

duduk dari ibu kota, "atau kita orang-orang kota yang utama," di mana dengan sendirinya berlawanan dengan nya: "Hai rakyat, penduduk dari luar, penduduk kasar ne geri, bawahan kami".

Kepala-kepala distrik yang penting memakai gelar datu, mangkole, makdika, mencara, palempang dan aru. Kepa la kampung dengan matowa, sariang dan pembawa berita atau utusan dinamai suro.

Kepala-kepala orang Toraja dinamai makdika dan to makaka.

Syahbandar sama seperti di mana-mana sabandara dan pembantu(kaki tangan) dinamai mata-mata.

Tiap putera dan putri raja disapa dengan Opu. Apa bila putera puteri ini tidak mempunyai titel istimewa atau apabila mereka bukan kepala dari wilayah, mereka dinamai atau disapa dengan nama anaknya, dengan menempatkan dimuka namanya kata gawe (kuasai) atau to (Orang), umpamanya Opu Gawena Beso (raja yang menguasai Beso), atau Opu To Palaguna (raja orangnya, bapak dari Palaguna). Selebihnya setiap putera atau puteri disapa dengan petta (sahib, raja, tuan).

Apabila putera-putera dan puteri-puteri ini menja di tua dan mempunyai cucu-cucu, mereka disapa dengan nama cucunya, Umpamanya <u>Menenna Baso</u>(nenek laki-laki dan nenek perempuan dari Baso).

Semua putera-putera dan puteri-puteri mempunyai gabungan nama dengan ana appona mappajunge, ialah anak -anak dan cucu-cucu dari yang bergelar "pajung", dari sebab itu raja yang memerintah, sedang putera- puteri muda digelar andi.

Putera-puteri yang bermacam-macam ini dibedakan lagi dalam jenis.

Raja yang memerintah atau aru mangkau adalah seorang keturunan manurung (orang dari langit), seoranganak cucu raja pertama yang turun dari langit; dia ha rus berdarah putih (maddara takku) dari percampuran darah asli raja, serupa dengan getah dari pohon takku

bagaikan susu, takku = caktus.

Putera yang berdarah murni adalah seorang aru matasa (sejati,matang) dan masuk bilangan sebagai pewaris mahkota,maka ia adalah anak patola (seorang yang dapat menggantikan yang lain).

Anak-anak dari seorang raja atau dari putera mah kota dari seorang isteri merdeka atau hamba adalah anak cera (setengah darah).

Anak-anak yang lahir dari suatu perkawinan dari seorang ana patola dengan seorang anak cera adalah ra jeng(darah campuran).

Anak-anak yang lahir dari suatu perkawinan daridu a rajeng adalah rajeng la'bi (rajeng yang diperbaiki atau dimuliakan).

Anak-anak dari suatu perkawinan dengan dua rajeng la'bi adalah rajeng matasa' (masak, rajeng murni): dan anak-anak yang lahir dari suatu perkawinan dari dua rajeng matasak adalah rajeng madopa' (yang bagaikan ke tam mendapatkan suatu kulit baru, jadi baru dimurnikan atau disucikan).

Isteri syah adalah wawine pada (seorang isteriyang sama asalnya). Apabila raja kawin dengan wanita dari keturunan yang lebih rendah akan tetapi masih da ri famili, maka isteri sedemikian itu adalah wawine se ajing (seorang isteri dari famili). Apabila raja ka win dengan seorang wanita merdeka dari asal rakyat bi asa, maka isteri yang demikian itu adalah seorang wawine tosama (isteri yang berasal dari orang biasa): se dang selir adalah gundi atau torilaong.

Daeng adalah gelar bangsawan pada umumnya,akan te tapi golongan kecil juga memakainya.

Bagi orang baik-baik,kaya dan berharta,kadang -ka dang nama uwa'na (bapak dari) atau indo'na (Ibu dari) diubah menjadi daenna ( daeng dari).

Kepala dari bissu atau pemuka agama pribumi disebut puwammatowa, sedang kepala bawahannya disebut puwammalolo.

Adapun pendeta-pendetanya sendiri disebut bissu: bagi orang Toraja pendeta ini dinamai baliang.

Dukun dan bidan dinamai sanro, ketabiban; tabib; pe ngiring-pengiring dinamai jowa, wanita-wanita pelayan dinamai patumaning, pengasuh atau inang dinamai indopa susu ,wanita-wanita pemelihara dari anak-anak dinamai indo akko.

Kepala-kepala dari pasukan digelari punggawa, Dulung atau anrongguru sesuai dengan martabatnya. Kepala -kepala bawahan adalah pallima, kapitang dan sariang.

Pemuka agama (priesters) mempunyai nama umum yak ni guru dan santari (geestelijken): pendeta-pendeta - (geleerden) dinamai panrita atau walli: tukang dinamai panre, petani-petani palao ruma, pelaut palipi, kap ten kapal anakoda atau punggawa, kahin dan seniman setan parakang pa'po dan padoti: hamba ata dalam bahasa Toraja batuwa dan peminjam tomanginra'ng.

Bawahan menyapa selalu atasannya dengan puang (sa hib, raja, tuan), demikian juga dengan yang muda terhadap yang tua dalam umur, orang-orang kecil.

Orang kecil disapa dengan nama dari anak-anaknya, umpamanya Uwa'na baso (bapaknya baso) atau Indona bas se( ibunya Basse), pada orang Toraja Awana Baso dan Ina na Basse.

Adik pria atau adik perempuan dari kakak laki- la ki atau kakak perempuan menyapa selalu *Daengku*, sedang kakak laki-laki atau kakak perempuan terhadap adik la ki-laki atau adik perempuan disebut anri.

Sama seperti disemua negeri Bugis lainnya, juga di Buhu rumah-rumah dibangun diatas tiang. Kelihatannya sangat jelek dan terlalu sederhana, disebabkan karena orang-orang kecil dilarang membuat rumahnya dengan me makai alat-alat selain kapak dan parang.

Tiang-tiang dan semua pekerjaan kayu lainnya men jadi kasar dan tidak ditara, sementara semua sambungan tidak dilakukan dengan alur atau pasak, tetapi diikat dengan rotan. Sebagai akibat dari keadaan ini rumah-rumah tidak dibuat dengan kokoh, sehingga akan roboh dalam setahun

Karena bambu sangat kurang, sehingga dindingnya di buat dari kayu kasar dan daun nipa. Lantainya terdiri dari mistar *nibong* kasar (palem), hanya atapnya baik betul dan terdiri dari daun rumbia.

Rumah orang biasa dibuat dua meter diatas tanah - dan terdiri dari dua atau tiga petak mengempap(rusten te) atas tiga atau empat baris tiang. Pada bagian ki ri dibuat suatu emperan dengan lantai yang agak rendah dari rumah tinggal. Emperan tersebut dinamai jambang dan digunakan sebagai dapur dan tempat menyimpan air minum dan kayu bakar.

Jambang ini biasanya terus berlanjut kebelakang, hingga terdapat sedikit menonjol keluar pada panjang nya rumah dengan atap tersendiri. Sambungan tersebut dinamai tanpang dan dipakai sebahagian untuk rahasia (secret).

Jalan masuk ke rumah biasanya dari muka dalam jam bang yang menjadi tempat tangga keluar.Bahagian depan rumah biasanya dilengkapi dengan tiga buah jendela dua kecil dan satu besar dekat pintu samping masuk Jendela besar ini dinamai tollongang sala sebenarnya bukan jendela karena hanya dilalui untuk mengusung ma yat keluar dari rumah pada saat kematian.

Selanjutnya ada jendela-jendela kecil pada sebelah kanan dan dipasang dari belakang.

Pembahagian rumah terlalu sederhana. Bila kita me masuki pintu, terdapat satu kamar depan yang terbuka, sebagai kamar tempat duduk dan tempat kepala - kepala keluarga bertempat tinggal. Selanjutnya terdapat satu ruang tertutup yang didalamnya terdapat kamar - kamar untuk tempat tinggal anak-anak gadis dan si anak semang wanita.

Loteng digunakan untuk menyimpan padi dan lain-la in perbekalan, disamping untuk tempat menyimpan barang -barang berbagai romolan (surat-surat lontar). Perkakas rumah lebih sederhana lagi, terdiri biasa nya dari tikar rotan dan lontara, pot masak dan pot air panci-panci, piring-piring, pinggan, mangkuk, perkakas te nun, bakul, keranjang, dan kayu kaitan untuk menggantung sesuatu. Hanya disekeliling tempat tidur, yang terdiri dari satu tikar tidur dengan beberapa bantal, tergan tung kelambu, yang biasanya kotor dan lusuh, sehingga tampaknya kebersihan, ketertiban atau kerapian adalah perkara yang sangat tidak dikenal.

Di depan rumah biasanya terdapat lesung dan di ba wah rumah Camma (pelimbahan), setinggi dengan dapur dan tempat rahasia (secreet), pelimbahan mana adalah meru pakan suatu bak dari berbagai kotoran yang menyebarkan bau yang tak tertahankan.

Di tanah yang tidak becek, yaitu di bawah rumah bi asanya digunakan untuk kandang kuda atau kerbau, se - hingga kampung Luhu pada waktu air surut, benar- benar merupakan suatu lubang sampar. Pada air pasang semua - kubangan busuk ditutupi oleh air yang naik dan hanya saya menulisnya dari keadaan ini, bahwa di Luhu tidak selamanya terjadi penyakit berbahaya.

Istana raja adalah lebih besar, dibangun kokoh, di kerjakan rapih dan dibuat dari papan atau dilengkapi dengan dinding bambu. Mempunyai pembagian ruangan yang tidak sama dengan rumah-rumah rakyat biasa atau pendu duk kampung. Di bagian depan rumah ini ditempatkan lagi suatu tamping yang menjadi tempat tangga keluar.

Rumah raja di Luhu mempunyai nama Langka'na (ista na utama), biasanya juga disebut sao danna sao raja atau soraya dan salassa (kediaman raja).

Hanya kediaman raja ini boleh memakai tangga kebe saran dan dari depan dan belakang, muka rumah bersusun tiga (timpa laja): selanjutnya kedua ujung dari bubu ngan rumah dihiasi dengan kepala kerbau tiruan dengan tanduk.

Di samping rumah kediaman raja, biasanya berdiri lagi suatu kediaman lain, yang dihubungkan dengan suatu rumah sambungan dengan yang pertama. Kediaman ini dinamai bola siwali dan digunakan untuk dapur dan tem pat tinggal pembantu. Apabila dapur berdiri sendiri maka ia dinamai sangkokang. Disekeliling kediaman raja dibuat pagar bambu sampai menutup seluruh pekarangan raja, dan bahagian yang tertutup ini dinamai lalang ra'bang.

Pintu masuk ke dalam pekarangan dinamai tabutabuwang, adalah suatu bangunan tinggi dengan satu tingkat dibawahnya gapura tembus, di dalam bangunan ini bertem pat tinggal penjaga pintu, pangon rowang tabutabuwang.

Tempat tinggal raja sekarang ini sebenarnya bukan lagi langkana, tetapi soraja: ia tidak cukup besar untuk itu.

Langkana yang terdahulu mempunyai 84 tiang, telah roboh dan hancur luluh.

Bangsal pesta dan tempat tinggal sementara dinamai baruga, rumah ganda dinamai bola sada, rumah per buruan Langkeang, dan rumah tempat bersenang- senang bola ja'ba' suatu rumah yang mempunyai banyak sangkar-sangkar burung.

Mesjid-mesjid yang biasanya terletak ditengah -te ngah kampung, adalah bangunan segi empat dengan atap loncos.

Mesjid Palopo dibangun dari batu dengan kokoh. Orang-orang Toraja tinggal bertebaran dalam rumah- ru mah kebun kecil: perkampungan teratur tidak ditemukan pada penduduk pegunungan ini: kendati anggapan tuan -Riedel

Pakaian orang-orang biasa dari Luhu, terdiri dari sehelai celana pendek dari katun putih (saluwara ponco sehelai sarung berwarna belang (lipa) sehelai destar (pasapu) dan sehelai ikat pinggang (pa'bakkang).

Selanjutnya pada pinggang memakai kantong tembakau (purukang),dari kain laken warna hitam,hijau,atau merah,tempat menyimpan ramuan sirih,uwang dan jimat jimat,diatasnya keris,kawali (badi) atau kelewang,diikat dengan pengikat keris tali bannang.Apabila mereka bepergian selalu membawa tombak di tangannya.

Orang-orang besar memakai pakaian serupa, dengan beberapa perbedaan antara lain celananya terbuat dari sutera merah pendek, sarung kerisnya dari emas ( pasan timpo) dan tali kerisnya dari pasmen (tali bannang pa jama) serta sarung dan destarnya dikilaukan ( rigarusu).

Baju hanya dipakai saat upacara atau dalam perjalanan.Guru-guru atau pemuka agama biasanya songko dan memakai juga baju putih panjang sesuai ketentuan. Tas bih (bilampilang) terikat pada sapu-tangan,atau dibelitkan pada hulu badik atau kawali guru (senjata pemu ka agama adalah sebilah badik tidak lebar dengan hulu terbalik keatas).Badik ini diselibkan ke dalam ping gang dengan pelat jorong (oval) dari emas,perak atau kuningan.

Wanita memakai celana pendek dan sarung berwarna belang sedang dalam rumah mereka tidak memakai baju, ataupun kalau memakai baju warna hitam,coklat, merah atau baju pendek tembus cahaya,yang semua disesuaikan dengan umur mereka.Gadis-gadis memakai baju sutera tembus pandang.

Dalam perjalaman, semua baju-baju ini yang berwarna putih disertai tambahan pula bagi wanita-wanita me makai kain merah diatas kepala.

Perhiasan yang ada ialah cincin, subang, gelang tangan dan gelang kaki, pelat dada dari emas, perak atau kuningan, yang semuanya disesuaikan dengan kedudukan dan kekayaannya.

Pakaian istana ialah pada badan bagian atas telan jang, sehelai tapong (suatu baju panjang), bagaikan cara memakai sarung sekitar tubuh di atas keris, dan sebuah songkok (kopiah Bugis).

Tak seorangpun diperbolehkan memasuki pekarangan istana apabila tidak memakai kopiah dan sebilah tombak dalam tangan. Mereka yang memakai destar harus ting gal dekat tabutabuang. Anggota-anggota Hadat dan putera-putera utama, apabila mereka menjenguk raja, membawa

membawa sendiri sirihnya (epu) di dalam tangan.

Pada keramaian atau saat-saat upacara dipakai pa kaian sutera (passangingang), dengan tapong hitam dan kopiah hitam bagi yang tua dalam umur, sedang yang muda memakai kopiah putih tapong putih.

Kancing emas pada baju adalah barang yang sangat disukai, juga pelat emas pada pengikat keris dengan pel bagai tulisan Qur'an sebagai jimat. Demikian pula is teri-isteri dari orang-orang penting memakai baju su tera pada saat-saat diadakan pesta.

Putera-putera muda yang ada di istana, harus mema kai sarung seperti rok seputar tubuh diatas keris dalam sabuk. Pakaian ini dinamai mattappi risaliweng (anak tertua).

Anak-anak menurut tradisi telanjang:sedang anak-anak orang terkemuka memakai emas lempeng-dada emas (kawari),gelang tangan dan gelang kaki emas (patto), perhiasan emas pada leher (geno),jimat emas pada lengan atas (sima) dan penutup-kemaluan emas yang bagi perempuan disebut jempang dan bagi laki-laki disebut aco-aco. Keduanya mempunyai bentuk seperti (pudendum) dan penis(pelir).

Sebagai pertanda kemuliaan tiap-tiap pemangku peja bat kerajaan memakai sebilah tombak pendek kecil yang dipegang serta diikuti pembawa sirihnya dibelakangnya Raja-raja dan pembesar-pembesar kerajaan dan putera - putera-putera terpandang menempatkan pembawa tombaknya di depannya: raja dan pembesar-pembesar kerajaan terpenting juga mempunyai perisai kehormatan (lengu atau kaliawn),bassi paka-nya (lembingnya dengan dua-atau tiga ujung serupa dengan garpu). Cereknya (cere) dan kotak sirihnya (epu atau ota).

Saat perang orang-orang penting dipersenjatai dengan suatu bassi banranga (lembing dengan jambul) dan memakai baju rante (malienkolder). Sedang orang biasa memakai tombak biasa atau dipersenjatai dengan bedil atau kelewang.

Orang-orang Toraja mempunyai pakaian yang berbeda

beda. Bagi mereka yang selalu berhubungan dengan orang -orang penduduk pantai, memakai celana putih pendek, sarung putih dan baju putih. Demikian pula halnya dengan perempuan. Tetapi bagi laki-laki tidak memakai des tar dikepala, namun seutas tali sepanjang dua atau tiga depa.Orang Toraja asli tidak memakai sesuatu selain hanya sungkalli (cindako) dari kulit-kulit kayudan sehelai sarung atau dari kulit kayu atau dari tenunan sendiri. Senjatanya adalah sebilah kelewang, se bilah parang, sebilah tombak dan sumpitan dengan anakanak panah berbisa. Bilamana mereka berangkat menuju perang atau pergi mengayau maka mereka memakai rotan dengan tanduk tembaga (lake) yang masuk kedalam baju besi yang terbuat dari kulit kayu, disebut babuka ra atau parakang. Perlengkapan diri yang lain perisai dari kayu persegi empat atau perisai dari anyaman rotan bulat (lengu atau jobang). Kemudian senjata api pa da tahun-tahun terakhir banyak digunakan oleh mereka.

Sebagai pengganti *purukang* atau kantong tembakau oleh orang Toraja selalu membawa bakul dari anyamanro tan atau an'ami, yang digantung di bahu dengan tali hingga menjulur di bawah tangan.

Wanita-wanita dalam perjalanan memakai tudung atau topi berdaun lebar diatas kepala yang terbuat dari anyaman halus rotan atau bambu.

Bahasa yang digunakan di Luhu adalah bahasa Bugis dan Toraja.

Tentang bahasa Bugis berkata Dr.B.F.Matthes sebagai berikut dibawah ini :

- " Bahasa ini adalah dari suatu bangsa, yang bagi orang-orang Eropa dinamai orang Bugis, jelas menurut bahasa melayu orang Bugis.
- "Kata Bugis adalah suatu perubahan dari kata woe gi: karena manusia-manusia yang biasa menggunakan/ber tutur dalam bahasa ini,menamai dirinya To Wugi, manusia dari Wugi. Wugi adalah nama dari satu kampong yang terletak di kali Walanae.

"Pada masa dahulu kala ketika Sawerigading kawin dengan seorang puteri raja Cina, (sekarang Lagusidan Wajo), karena banyaknya kunjungan yang diterima raja ini dari berbagai-bagai kerajaan, maka penduduk dari kampung ini berperan sebagai juru-juru bahasa. Karena itu maka orang-orang asing apabila mereka bertamu pada raja yang berasal dari Luhu, selalu berbahasa Wugi, dan bahasa itu tidak hanya dipakai di Istana Sawerigading, tetapi digunakan diseluruh Pamana, Wajo, Soppeng, Bone, Ajatapparang, Baru dan Tanete, dengan nama basa Woegi.

"Bahasa Bugis seperti bahasa Makassar, termasuk bahasa bahasa yang dinamai Polynesia. Yang termasuk da lam bangsa bahasa ini adalah yang ada diseluruh pulau-pulau dilautan Hindia. Mulai dari Madagaskar disebe lah Barat,ke Timur sampai dikepulauan Paus dilautan Teduh,meluas dalam berbagai percabangan, dan malahan sampai kepada kepala percabangan terpenting dari bang sa bahasa ini,yang tersebar keseluruh gugusan pulau - pulau Hindia. Dari itu tidak heran jika bahasa Bugis mempunyai persamaan yang besar dengan bahasa Jawa, Me layu. Akan tetapi kecuali bahasa Makassar,maka persama an tidak terlalu dalam hal bunyi dan kata-kata, seper ti juga di dalam cara pembentukan kata dan sintaksis.

Seperti bahasa Makassar maka bahasa Bugis juga sa ngat miskin akan kata-kata,untuk mengungkapkan secara umum tetapi sebaliknya sangat kaya untuk memberi tahu kan.

Demikianlah orang tidak mempunyai kata umum untuk dragen (membawa),tetapi luar biasa banyaknya perkata an untuk berbagai cara orang membawa sesuatu. Selanjut nya kata-kata umum luar biasa banyak kali diturunkan, umpamanya dari bahasa Bugis manuk (ayam),bahasa Bugis manuk-manuk (burung).

"Jadi bahasa dalam hal tertentu kaya, tetapi dalam hal tertentu miskin. Untuk dapat membantu kekura ngan ini, dan juga kadang kala tanpa adanya sedikit ke perluan untuk itu orang-orang Bugis dan juga orang -o rang Makassar, mengambil kata-kata dari bahasa lain.

Bahwa bahasa yang serumpun bahasa Polynesia ini

memainkan peranan sangat besar dalam hal sifat. Akan tetapi bahasa lain agaknya melakukan pengaruhnya. Oleh karena itu beberapa kata-kata Sanskerta ditemukan ju ga dalam bahasa Bugis, akan tetapi jumlahnya sangat se dikit, sehingga masuk diakal jika melalui bahasa Jawa atau Melayu dipungut ke dalam bahasa tersebut.

"Lebih jelas adalah bekas-bekas bahasa Arab yang sejak agama Islam dipeluk oleh orang-orang Bugis dan Makassar memperkaya diri dengan menghimpun kata- kata dari bahasa Arab. Sekarang suatu saat hal yang sedemikian dituntut untuk menemukan ungkapan bagi buah piki ran keagamaan, dan sesekali terjadi dalam penglihatan hanya karena kesukaan dengan bahasa Arab sedikit-sedi kit.

" Juga dari bahasa Pertugis dan bahasa Belanda orang-orang Bugis memungut beberapa kata-kata.

" Dari berbagai jenis bahasa, sebagai ditemukan da lam bahasa Jawa, yaitu bahasa Ngoko, bahasa Kromo baha sa Madya dan lain-lainnya, maka orang Bugis dan orang Makassar tidak mempunyai bahasa seperti itu.

"Tetapi bahasa Bugis cukup kaya,untuk menjelaskan tentang perbedaan dalam tingkat dan kedudukan pada pembicaraan.

" Juga tentang perbedaan dialek (logat) dalam bahasa Bugis tak dapat diperkatakan.

" Sedikit lain halnya dengan perbedaan antara bahasa Bugis tua dengan bahasa Bugis yang dipakai seka rang dalam kehidupan sehari-hari.

"Bahasa Bugis tua dijumpai terutama dalam syair pahlawan yang umumnya terkenal dikalangan Bugis,yang konon dinamai La Galigo,pribadi tokoh ini memainkan peranan penting di dalamnya,dan oleh karena ayah dari La Galigo yaitu Sawerigading, berasal dari Luhu,maka masih dijumpai di sana di dalam bahasa seka rang banyak peninggalan dari bahasa Bugis tua (kuno).

" Juga bissu-bissu memakai pada upacara - unacara nya dan biasanya menyanyi dalam bahasa Bugis tua(kuno).

"Selanjutnya di jumpai dikalangan orang-orang Bu gis semacam bahasa pencuri yang terkenal yang dinamai Basa to Bakka, yaitu kampong Bakka di Soppeng. Dahulu benar-benar menjadi sarang dan tempat tinggal bagi- o rang-orang tidak baik." Menurut Matthes:bagiku, saya percaya bahwa baik bahasa Makassar maupun bahasa Bugis adalah suatu penghalusan dari bahasa Toraja Lain dari pada itu bahasa Bugis berasal dari Luhu,darimana iade ngan lambat laun menyebar keseluruh Sulawesi Selatan di mana dia dengan pertemuan dari penduduk peribumi dengan orang-orang asing berturut-turut menjadi halus dan berubah.

Matthes yang tidak berkesempatan untuk mempelaja ri bahasa Toraja dan yang sejenisnya,bahasa Mandardan bahasa Sangalla,dengan sendirinya tidak dapat memasti kan.Akan tetapi dengan perbandingan yang diteliti dari banyak kata-kata Bugis dan kata-kata Makassar dengan kata-kata Toraja maka tibalah kita pada keyakinan sebagai yang dimaksud di atas.

Orang-orang Bugis mempunyai aksara sendiri,mereka memakai 19 huruf,seperti orang-orang Makassar,akan te tapi masih ditambahkan empat bersusun,sehingga abjad nya terjadi dari 23 huruf: kitab tua tidak terdapat pada mereka.

Kesusasteraan mereka tersebar luas dan kaya varia si.Matthes menghimpunnya selama 30 tahun tinggal di - Sulawesi kira-kira 30 naskah,menguraikan mengenai ber bagai hal. Yang terpenting adalah syair,nyanyian pahla wan,sejarah,undang-undang dan berbagai peraturan. Hanya syair La Galigo terdiri lebih 20 bahagian. Semua tulisan ini lahir kecendekiawan ,cita rasa dan pilihhan bersih dari kata-kata syairnya tidak terlalu ren dah dibandingkan dengan tiap-tiap bangsa yang berbudi bahasa (beschaafd) sedang undang-undang perdagangannya dan peraturan-peraturan mengenai bermacam- macam kebijaksanaan merupakan bukti dari pada ketajamannya, dan permulaan yang baik mengenai ilmu hukum (jurispru denti).

Bahasa Bugis yang dipergunakan di Luhu, sama seper

ti di Bone, asli dan tidak seperti di Wajo atau Siden reng, bercampur dengan segala macam akhiran-akhiran ke ras dan janggal. Ia adalah bahasa dari orang-orang Bugis berbudi, di sana sini dibubuhi kata-kata Bugis Kuno.

Orang-orang Bugis di Luhu sebenarnya juga berbicara bahasa Sangalla,bahasa yang dipakai sehari -hari daerahnya.

Bahasa Sangalla ini rupanya jadi bahasa ibu suku Toraja yang dibawah pemerintah Luhu,dan mempunya banyak persamaan dengan bahasa Toraja,yang dipakai dise kitar kerajaan-kerajaan Mandar. Demikian juga dengan bahasa Bugis,tetapi terutama dengan bahasa Makassar.

Suatu keanehan dari orang-orang Toraja ialah bah wa mereka tidak mengucapkan apa yang dinamai adama'ka' ca (s) dari orang-oran Bugis, yang diucapkan dengan a',umpamanya dalam kata paime'ng (sekali lagi), makke da (mengatakan)(rilale'ng)(di dalam); a' yang harusdi ucapkan seperti dalam benalve (kecuali),begin(memu - lai) dan geloof (kepercayaan),tetapi oleh orang-orang Toraja diucapkan seperti a,umpamanya paimang, makada, dan rilalang.

Orang-orang Luhu menganggap bahwa suku Toraja baha sanya sebenarnya banyak.

Karena kekurangan data, jumlah penduduk Luhu sebe narnya tidak dapat diberikan. Apa vang diketahui ha nyalah sekedar suatu perkiraan atau terkaan.

Bahagian Bugis Luhu terdiri atas tanah pantai,ibu kota Palopo dan kampung Mengkoka.

Kampung-kampung yang ada dipantai berjumlah 45 bu ah.

Andaikan, semua kampung-kampung, termasuk kampung - kampung kecil dan tidak terkenal, terdiri atas 50 ru mah dan ditinggali oleh sepuluh orang, maka ditaksirtidak lebih 22.500 jiwa.

Ibukota Palopo terdiri atas kampung-kampung:

1. Kampung Tapponge berjumlah 100 rumah

| 2.  | Kampung | Mangarabombang | berjumlah | 30   | rumah     |
|-----|---------|----------------|-----------|------|-----------|
| 3.  | Kampung | Panjalae       | berjumlah | 70   | rumah     |
| 4.  | Kampung | Campae         | berjumlah | 10   | rumah     |
| 5.  | Kampung | Bonee          | berjumlah | 30   | rumah     |
| 6.  | Kampung | Parumpangee    | berjumlah | 30   | rumah     |
| 7.  | Kampung | Amassangang    | berjumlah | 60   | rumah     |
| 8.  | Kampung | Surata'nga     | berjumlah | 4    | rumah     |
| 9.  | Kampung | Pajalesang     | berjumlah | 5    | rumah     |
| 10. | Kampung | Bola Sadae     | berjumlah | 5    | rumah     |
| 11. | Kampung | Baupasi        | berjumlah | 10   | rumah     |
| 12. | Kampung | Benturu        | berjumlah | 4    | rumah     |
| 13. | Kampung | Tampotikka     | berjumlah | 6    | rumah     |
| 14. | Kampung | Warue          | berjumlah | 3    | rumah     |
| 15. | Kampung | Soongka        | berjumlah | 20   | rumah     |
| 16. | Kampung | Penggoli       | berjumlah | 30   | rumah     |
| 17. | Kampung | Laminda        | berjumlah | 40   | rumah     |
| 18. | Kampung | Kampongberu    | berjumlah | 3    | rumah     |
| 19. | Kampung | Balandaai      | berjumlah | 4    | rumah     |
| 20. | Kampung | Ladiadia       | berjumlah | 7    | rumah     |
| 21  | Kampung | Rampuang       | berjumlah | 6    | rumah     |
|     |         |                | Jumlah S  | 507  | rumah     |
|     |         |                | . Humidii | ,,,, | I LINGIII |

tiap rumah dihuni oleh 20 orang maka jumlah: penduduk 10.140 jiwa.

Pulau Palopo jumlah rumah 40 buah.Kalau setiap rumah dihuni 10 orang,maka hasilnya 400 jiwa.

Tiga induk kampung Mengkoka terdiri atas:

3.600 jiwa.

| Kolako   |          | dengan        |             | 60        | rumah |
|----------|----------|---------------|-------------|-----------|-------|
| Tohowa   |          | dengan        |             | 100       | rumah |
| Passulu  |          | dengan        |             | 20        | rumah |
|          |          | jumlahnya     |             | 180       | rumah |
| kalau ti | ap rumah | 20 orang maka | penduduknya | berjumlah |       |

Apabila negeri Toraja meliputi luas 500 mil perse gi,dan setiap mil persegi 300 orang,maka penduduk Toraja akan berjumlah 150.000 jiwa. Oleh karena itu di Luhu terdapat penduduk yang terdiri atas :1. Penghuni pantai 22.500 jiwa, 2. di ibukota Palopo 10.140 jiwa, 3. di pulau Palopo 400 jiwa,4 di Mengkoka 3.600 jiwa,

dan di Toraja 150.000 jiwa.Jumlah seluruhnya 186.640 jiwa,diantaranya 36.400 jiwa orang Bugis.

Saya kira perhitungan diatas ini dapat diterima, sebagai dasar untuk menaksir penduduk Luhu. (\*)

Akhirnya berdasar atas anggapan ini maka orang Lu hu dan orang Toraja dapat ditaksir menjadi 200.000 ji wa yang dianggap tidak terlalu tinggi.

## III.PEMERINTAHAN

Kepala negeri adalah seorang raja yang bergelar Pajung. Di dalam tangannya terletak kekuasaan terting gi,yang mengatur tentang hidup atau mati.

Dia harus seorang aru matasa' (dari raja berdarah murni,),dan lahir asli dari keturunan raja (wija manu rung).

Dipilih oleh hadat, dan dihormati sebagai makhluk langit, tetapi baru dapat memakai gelar pajung, apabila ia sudah dilantik (rilante). Kalau tidak dia hanya digelar datu.

Jabatan pajung adalah jabatan turun temurun, baik dari garis ibu maupun dari garis bapak. Hanya dalam ke adaan luar biasa wanita dipilih.

Selanjutnya ada suatu ketentuan bahwa raja yang syah adalah hasil perkawinan dengan seorang permaisu ri dari darah yang sama,supaya pada waktu upacara-upa

Pada masa itu, supaya perhitungan penduduk ditanah tanah Gubernemen sebagai ukuran diterima, bahwa atas tiap persegi empat pal diam 127 jiwa, sedang untuk tanah-tanah kerajaan ditetapkan 60 jiwa atas satu persegi empat pal. Tahulah sekarang apabila sa tu mil persegi empat adalah sama dengan lima per segi empat pal, maka negeri Toraja akan meliputi luas 2.500 pal persegi empat. Angka ini dikalikan dengan 60 menghasilkan jumlah 150.000 jiwa.

cara juga isteri-isteri dari pembesar-pembesar keraja an dan dari putera-putera terpenting di istana dapat menyambut.

Pada waktu raja mangkat jenazah tidak boleh dima kamkan sebelum penggantinya sebagai raja dinobatkan.

Penobatan harus terjadi dalam 24 jam

Pada waktu pemakaman raja semua kepala-kepala dari wilayah yang termasuk Luhu harus hadir, Bahkan suku suku Toraja yang sangat jauh dan terpisah-pisah, juga hadir. Sebagai pernyataan duka harus membawa widang, sepotong kain katu putih kasar tenunan sendiri yang harus dijadikan pembalut mayat.

Apabila raja mempunyai kelakuan tidak senonoh ter hadap negara maka ia dinyatakan gugur dari tahta,dan penggantinya harus dalam tempo 24 jam naik tahta.

Penggantinya biasanya adalah upu ca'nning atau pu tera mahkota (yang disukai, yang diinginkan, yang dikasihi atau memikat hati dari kata ca'nning manis). Hal ini sejak dahulu telah dipilih Hadat dengan persetuju an putera-putera terpenting dari negara yang pada akhirnya biasanya yang dipilih adalah puterah syah ter tua dari raja yang memerintah.

Apabila opu ca'nning pada saat kenaikannya masih belum akil balik maka pemerintahan untuk sementara di laksanakan oleh Hadat,tanpa mengangkat seorang wali sementara.

Pada waktu pelantikan seorang raja (lanti), seluruh penduduk Luhu harus hadir, termasuk kepala- kepala suku Toraja dari wilayah-wilayah yang sangat jauh ter pencil dan terpencar-pencar.

Itulah sebabnya maka pelantikan sekarang jarang diadakan, karena raja Luhu yang terakhir dilantik adalah We Ta'nriyawaru, nenek dari raja yang wafat dalam tahun 1880 Tobaruwe Matinrowe ri Limpomajang, yang memerintah pada awal abad ini dan yang kawin dengan men diang raja dari Soppeng Matinrowe ri Amalana.

Orang-orang Inggeris dalam tahun 1814 mempersem

bahkan sebuah ikat pinggang emas dengan memakai ukiran,kepadanya. Kemudian tidak ada lagi raja Luhu yang dilantik,hingga sebenarnya tidak ada pengganti- peng gantinya yang boleh lagi memakai gelar pajung.

Untuk mengetahui bagaimana cara pelantikan seo - rang raja di Luhu, dapat dibaca dalam tulisan karya Dr B.F. Matthes, yang menceriterakan mengenai bissu- bissu pendeta-pendeta pribumi dan pendeta-pendeta wanita da ri Sulawesi.

Yang terpenting dari uraian saya susulkan berikut dibawah ini. Gelar raja Luhu adalah pajung, yakni payung hujan atau payung matahari.

Dengan demikian tidak heran jika di sini penghor matan dinegeri Timur payung mempunyai nilai ganda dan begitu tinggi.

Pembuatan payung merah,untuk dipergunakan pada upacara melalui proses yang sulit. Serangkak payung ha nya boleh dari Lelewau kampung sebelah Utara Mengkoka.Bahan yang menjadi penyalut payung, adalah bahan yang lebih berharga dari pada sutera atau satin, kare na harus diambil dari Waula di atas pegunungan Usu,de ngan tangkai tongkat payung yang berasal dari Baebun ta.

Semua bahagian-bahagian itu harus diambil dengan suatu upacara meriah oleh orang-orang yang khusus di tunjuk untuk itu, dengan tempat-tempat yang berjauh - jauhan dari satu dengan yang lainnya, karena dahulu ka la tempat itu merupakan tempat turunnya dari langit kebumi. Oleh karena itu tidak sembarang orang yang mem punyai kepandaian (kunnststuk) yang dapat melakukan hal itu. Pekerjaan ini cuma hanya dipercayakan kepada satu keturunan tertentu yaitu keturunan pancai (penjahit), yang tidak boleh bertempat tinggal lain kecua li di Pao, sebelah timur dari Palopo, ibukota kerajaan Luhu.

Apabila payungnya telah siap, muncullah *Puwa -puwa* matowa dua orang, yang berpakaian serba kuning, dengan seluruh rombongan bissu-bissu yang diutus untuk men-

jemput benda penting ini dari Pao, dan membawanya ke is tana raja Luhu di Palopo.

Bahwa hal ini tidak dikerjakan dengan diam - diam patutlah disebutkan disini. Semua alat-alat musik dan pengusir setan, yang juga berhubungan dengan pekerjaan dari bissu-bissu dibawa serta untuk dengannya membuat kegaduhan memekakkan anak telinga, sementara oleh bis su-bissu senantiasa berdansa, dibawah lambaian alat pengusir setan dan berkomat kamit membaca mantera - man tera.

Dan diantara kesemuanya ini demikian juga tidak lupa untuk selalu menaburi payung itu dengan beras panggang yang telah dimanterai. Setelah tiba di istana disambut dengan tembakan meriam dan bedil yang membu at suasana lebih meriah.

Setelah tiba di dalam ruangan istana tempat biasa nya disimpan hiasan kerajaan (arajang), maka payung me tah ditaruh di atas suatu tempat semacam ranjang kebe saran. Kepada pancai diberi tugas untuk menjaga payung itu dengan baik.

Apabila telah dekat saat upacara, maka raja yang akan dilantik diberi pakaian seluruhnya sama sepertiyang dipakai nenek-nenek moyangnya. Dengan menggunakan pakaian yang dapat dengan mudah menjadi ibarat dengan sebelai sarung. Telah ditetapkan bahwa dengan sebelai kain, yang dibelitkan keliling pinggang dan ditarik te rus diantara kedua kaki maka seorang raja pribumi dengan mudah menyelipkan dirinya ke dalamnya. Yang menyu litkan baginya, ialah bahwa dalam kostum itu selama tu juh hari tujuh malam menghabiskan waktu dengan hanya berbantalkan sebiji kelapa keras.

Bila ia kurang menikmati kesenangan, selama waktu itu dapatlah dimengerti karena bissu-bissu sedapatnya berdansa dan bernyanyi sebanyak mungkin, dan orang mem bacakan undang-undang dan adat istiadat dari Latowa, suatu karya tua mengenai undang-undang pribumi dan aturan adat-istiadat.

Semua ini dimaksudkan untuk menjaga, jangan sampai roh-roh jahat mengganggu kesenangan abadinya. Apabila telah sampai hari ketujuh dan malam ketujuh dari uji an keras bagi raja berlalu, muncullah panca, semacam kursi usungan kerajaan, dimuka pintu istana. Kursi itu dibuat di Wotu daerah yang terletak dekat Pao. Pada saat itu raja turun kebawah dengan didampingi Opu Patunru atau anggota Hadat pertama pada sebelah kanan dan Opu Pabicara atau anggota Hadat kedua pada sebelah kiri.

Pada waktu melangkah ke dalam panca, diiringi tem bakan, dan sorak-sorai orang banyak, putera-putera raja dan pembesar-pembesar kerajaan. Tetapi khusus bisu -bi su yang sedang menari dan menyanyi, mengantarnya kesu atu balai yang tinggi, yang diberi nama tanabangkala.

Dia menaiki balai ini sendiri dengan dibimbing oleh abdi negara pertamanya yaitu Opu Patunru.

Setelah tiba di atas, mereka duduk berhadap - hada pan dengan sebuah batu di tengahnya, kemudian mereka berdua menekankan kakinya diatas batu itu seraya kedu anya dengan tangan kanannya memegang hulu alamangnya atau sabel, dan Opu Patunru dengan tangan kirinya memegang ibu jari kiri dari raja.

Rupanya batu itu dimaksudkan oleh undang - undang yang sudah tua dan adat negeri, yang oleh raja dan Opu Patunru dianggap sebagai wakil pertama dari rak yat dan mengharapkan tetap dipertahankannya, baik dengan pedang sekalipun.

Untuk itu maka raja juga mengulangi janji pada ke sempatan ini.Dan dalam hubungan ini oleh Opu Patun-ru disyahkan dengan cara upasara, sebagai pucuk pimpi nan kaum ulama negara dengan, mengikuti kebiasaan-- ke biasaan yang berlaku dalam pelaksanaan perkawinan. De ngan tangan kirinya mendekap ibu jari kiri dari raja.

Perbuatan raja dan Opu Patunru diatas itu merupa kan simbol, dibawah berdiri Pancai dengan payung megah ditangan, dan berseru dengan suara nyaring bahwa ia un tuk sesaat merindukan memperoleh titah. Bilamana khalayak pada akhirnya dapat sedikit di tenangkan,ia mengundang rakyat Luhu untuk membeli payungnya,yang berada di atas kepala raja. Pada waktu itu segera Opu Pabicara melompat ke sena memegang tang kai payung itu dengan tangan kirinya. Dan dengan demi kian berdirilah segera keduanya berhadap-hadapan , de ngan tangan kirinya memegang payung,dan dengan tangan kanannya memegang hulu pedangnya. "Tuan hamba tidak a kan mendapatkannya kecuali tuan hamba melunasi harga nya pada saya." Begitu keras jawaban dari Pancai."Dan apabila tuan hamba mau dengan paksa mengambilnya dari saya,maka kita akan berkelahi."

Kemudian disusul pertanyaan tentang berapa harga yang diminta pancai untuk payungnya. Pancai akan menja wab, bahwa ia dapat menerima dengan empat anak dara can tik dan empat penggembala kerbau kuat dan berbudi baik.

Begitu Pancai mengatakan harga itu lalu Opu Patun ru memanggil dari atas." Saya membeli dengan harga itu, Pancai! Saya akan memegang di atas kepala raja saya."

Apabila jual beli telah terjadi,dan payungnya telah dibuka oleh Opu Patunru dan ditempatkan di tempat yang dapat menaungi kepala raja. Dengan demikian mulai sekarang tidak lagi dinamai datu,tetapi dinamai pa jung,Pajung dari Luhu,itu adalah pelindung hujan dan matahari.

Sesudah itu raja dan kepala-kepala dari Luhu mula ilah satu demi satu dengan keris ditangan, sambil mena ri mereka mengucapkan, sumpah setia kepada raja baru.

Kebiasaan dengan sumpah setia ini,terkenal dengan nama ma'nga'ru, yang berakhir biasanya dengan tepukan dada pertanda hormat dan kasih sayang disertai dengan menanggalkan destar atau kopiah dari kepala, dan dengan membawa tangan bersama kemuka dahi berkata dengan hormat takzim "Hormat disampaikan bagimu, o raja Usompae'!" (yang saya sembah).

Akhirnya raja baru juga menyatakan dengan keris

di dalam kesukaannya kepada majelis kerajaan dan rak yat,

Sekarang tugas dari bissu-bissu baru mulai,dengan Puwa Matowa sebagai kepala,melimpahkan hamburan beras goreng dan ingar bingar,serta ditambah lagi dengan nya nyian dan tariannya.

Kemudian raja akhirnya turun dari bangunan tinggi (tana-bangkala) dan tiba di bawah, masih ada lagi satu upacara yang dipimpin oleh bissu-bissu. Dahulu kala se perti yang antara lain tersebut dalam syair-syair La Galigo, dan pada pesta-pesta lain, apabila seorang pu tera atau puteri raja untuk pertama kali akan menginjakkan kakinya ditanah, samm juga pada pesta perkawinan raja tak boleh ditinggalkan upacara itu.

Didekat tana-bangkala pada sebelah menyebelah ja lan bambu ditanam dan berkelimpahan digantungi dengan kalung-kalung dan gelang-gelang dari emas disertai ber potong-potong pakaian indah dan lain-lain yang berhar ga dari bermacam-macam rupa perhiasan yang diibarat kan bagaikan cabang-cabang dan daun-daun,akan tetapi terutama juga buah-buah dari bambu hidup itu.

Melalui jejeran bambu itu raja yang baru dilantik diusung atau dituntun dengan tangan, seraya orang meng ajaknya, untuk memetik buah-buahan sesuai keinginannya, dari pohon yang ditanam oleh rakyat untuknya.

Setelah ia keluar dari jejeran bambu itu,ia diper silahkan jalan di atas suatu hamparan lapis kaki putih,seraya menginjak-injak umpe sekati (bak logam) yang berisi dengan satu kepala kerbau yang ditutupi dengan kain putih,dan di atasnya selempeng emas sebe sar dan sebentuk telapak kaki. Sesudah itu di atas se macam pinggan porselen (salabatta) dengan tanah ,yang hanya digunakan untuk pesta-pesta besar oleh bissu-bis su yang diambil dari tempat yang jauh yang dianggap suci,dan dicampur dengan bermacam-macam minyak, maka akhirnya dituangkan kesembilan bak logam tuwak padi.

Perlakuan atas simbol-simbol ini menyatakan hara pan agar jalan raja mulai sekarang ini menjadi rata dan putih,tidak ternoda: bahwa dia terutama untuk didirinya sendiri dan rakyatnya melimpah padi/beras dan daging kerbau,agar selanjutnya perbendaharaannya leng kap dengan banyak emas,sehingga dia bagaikan selalu berjalan diatas tanah dari emas. Akhirnya agar jalan hidupnya ditaburi bunga-bungaan yang harum dan wangi semerbak,karena kebaktian kepada Allah menjadikannya keramat.

Sesudah perjalanan ini ia naik lagi kepelangkin kerajaan atau kursi usungan untuk pulang kembali keis tananya.

Tetapi apabila ia tiba disana, juga lagi makan wak tu agak banyak sebelum ia sampai diatas.

Salah seorang dari Puwa Matowa yang diketahui ber pakaian serbah merah, yang pertama menaiki tangga, meme gang gelang yang iikat pada salah satu ujung kain sutera panjang tetapi tidak lebar. Sedang Puwa Matowa yang berpakaian kuning memegang gelang pada ujung yang lain, menyuruh memegang orang yang mula pertama ting gal berdiri dibawah. Apabila dia sudah berada diatas ia pura-pura tidak memperkenangkan raja memasuki ista na, yang dituntun oleh Puwa Matowa, dan bertanya kepada Puwa Matowa, bahwa siapakah gerangan yang berdiri diba wa sana? dan dari mana datangnya? siapa bapaknya? dan apa yang memberikan hak untuk datang berdiam diistana?

Puwa matowa yang berada dibawah menjawablah:
"Dengarkanlah perkataan saya. Dia adalah seorang raja lahir dari keturunan dari Batara Guru yang didalam sebatang bambu turun dari langit, hidup dibumi bersama dengan Wenyili-timo, yang muncul dari busa laut. Ba ginya keadaannya yang sedemikian itu membiarkan diabe bas untuk naik ke istana ini, sebagai pembuktian sama seperti moyangnya dihormati dan dielukan.

Sesudah mengetahui akan penjelasan ini, Puwa matowa yang berpakaian merah turun dengan segera ke bawah untuk bersama Puwa matoa lainnya menaburi dengan beras panggang raja yang baru dinobatkan dan mengantarnya ke atas dibawah sorakan dari rakyat. Di sini raja mengambil tempat di atas semacam balei-balei sementa ra dibelakangnya ditopang oleh sebuah bantal tinggi. Sesudah itu diadakan perjamuan besar, dimana raja dan rakyat dijamu berlimpah.

Sebelum semua tamu kembali ke rumahnya, semuanya membungkuk dimuka raja sebagai perpisahan dan penghor matan sekali lagi,baik yang tinggi,maupun yang ren - dah kedudukannya karena raja sekarang telah berhak un tuk dihormati.

Pada upacara penguburan lebih lama dari pada upa cara pelantikan, dan juga bissu-bissu disini memegang perannan penting.

Bissu-bissu, yang mendapatkan kepercayaan penuh da riraja, -juga mereka ditugaskan menjaga perhiasan kera jaan yang harus tinggal di dalam istana, dan tak terpi sahkan dari raja.

Hadat atau majelis kerajaan Luhu dibagi dalam dua ketegori:

Majelis tertinggi,dinamai Pakkatanni-ada'e pemang ku hadat) terdiri dari:

1. Opu Patunru,2 Opu Pabicara,3 Opu Tomarilalang dan 4. Opu Balirante.Majelis ini ditambah lagi Opu can ning atau putera mahkota.

Kelima pemangku jabatan kebesaran ini juga memakai gelar Tomaraja (Tuan besar) gelar yang pada hake katnya telah dihapuskan oleh Gubernur Sulawesi dan da erah takluknya.

Kategori yang kedua, dinamai ada'aserae' (Hadat sem bilan) terdiri dari:

1. Opu Madika ri Panrang,2. Opu Madika ri Buwa,3 Opu Madika ri Baebunta,4. Opu Wage,5. Opu Cenrana,6. Opu Goncinge,7. Opu Macange,8. Opu Kamumue dan 9. Opu Lalantonro.

Da kesembilan ini tiga yang pertama merupakan majelis tertinggi dinamai Pangadarang Macowae' (yang tertua dari anggota hadat).

Kepala dari kedua majelis kerajaan ini adalah *Opu* Patunru, yang merupakan orang pertama sesudah raja yang bagaikan bahwa perintahnya dituruti oleh semua, ditaa ti sama seperti kata tunru.(\*)

Berikutnya adalah Opu Pabicara dan Opu Tomarila lang dengan tugas melakukan dan mengusahakan mengenai semua urusan yang sedang berjalan, sedang kepada Opu - Balirante dipikulkan urusan untuk pemasukan dan pakai an raja, oleh karena itu dia dengan demikian mempunyai bawahan dari sahbandar dan bertanggung jawab atas penyelesaian dari semua urusan perdagangan dan untuk ber hubungan dengan orang-orang asing.

Pangadarang Macowae melakukan pengawasan atas pekerjaan-pekerjaan yang dipercayakan kepada anggota se
lebihnya dari Ada' Aserae, yang mana Opu Wage mengisi
jabatan Anreguruna Pampawa Epue', ialah kepala dari pem
bawa-pembawa kotak sirih dan pelayan-pelayan istana;
Opu Cenrana adalah Anreguruna ata riyolange, yaitu ke
pala dari pengawal raja, dari penjaga-penjaga di dalam
istana, sedang yang empat sisanya semuanya Anreguruna
Anakarunge, ialah pimpinan-pimpinan dari anak-anak ra
ja, yang tinggal diistana, dan yang disana termasuk dalam bimbingan urusan rumah tangga raja.

Apabila menyangkut urusan-urusan kepentingan peme rintahan harus dikerjakan, maka semua anggota- anggota hadat turut juga duduk didalam persidangan dewan:cara lain pimpinan pemerintahan diserahkan kepada Opu Patunru dengan sesamanya Pakatani ada', dibantu oleh ada' macowa.

Raja mempunyai kekuasaan tertinggi,akan tetapi se benarnya dia sama sekali tidak mencampuri sesuatunya,

<sup>(\*)</sup>Kepada pejabat sekarang ini diberikan gelar periba di Makadanga'n tana(juru bicara negeri dan yang ber bicara atas nama negeri), karena dia ketika itu ibu nya menjadi raja sementara, memerintah atas nama ibu nya, dan kemudian sesudah ibunya meninggal terpilih menjadi raja, karena penyerahan dari jabatan itu un tuk keperluan dari raja sekarang ini, akibat dari padanya juga dia mempertahankannya tetap tinggal sebagai Makkadanga'n tana.

dan segalanya diserahkan kepada Makadanga' tana teru tama apabila ada sesuatu yang tidak tertib dan tidak sesuai dengan selera, maka kesempatan ini digunakan af schuivingssysteem, sistem guguran. Dan sekarang ini di Luhu sendiri, sangat jarang sekali terjalin kerukunan diantara anggota-anggota dari majelis kerajaan sehing ga satu dengan yang lainnya berkali-kali tidak seja lan. Akibat dari padanya ialah tanpa pemerintahan, atau juga masing-masing membuat keputusan atas pendapat ba iknya sendiri. Hal ini membuat Opu Patunru sering me lakukannya atau bahkan menyalagunakannya.

Dari itu penambahan dari *Opu Ca'ning* pada majelis tertinggi,dengan maksud untuk memahirkan pemerintahan dan membuat kepercayaan terhadap negara dan pemerin tah hampir-hampir tidak berarti.

Semua jabatan yang disebut diatas adalah saka baka (erfelijk) didalam pamili.

Tetapi atas kata sepakat dengan sisa anggota dari Hadat,raja menunjuk orang yang harus mengisi jabatan yang lowong.

Lain daripada itu Luhu diperintah kepala - kepala dari *lili* atau *vasal*, yang masing-masing di dalam wila yahnya mempunyai kekuasaan untuk memerintah sendiri. Kepala-kepala ini adalah:

Opu Palempa To Rongkong, kepala Swapraja dari Rongkong Opu Palempa To Usu, kepala dari Usu, juga demikian Mang kole ri Matana, kepala dari Matana;
Opu Mencara Oge, kepala dari Wotu;
Opu Mencara Malili, kepala dari Lelewau;
Opu Mencara Ngapa, kepala dari Mengkoka;
Opu Palempa To Bentuwa, kepala dari Bentuwa;
Datu Larompong, kepala dari Larompong;
Opu Palempa To Suling, kepala dari Suling;
Opu Madika ri Masamba, kepala dari Masamba;
Opu Madika ri Panrang, kepala dari Panrang;
Opu To Paninggowang, kepala dari Paninggowang dan Seko
Opu Olang, kepala dari olang;
Opu Palumpa To Walenrang, kepala dari Walenrang;

Opu Mencara Borau, kepala dari Borau; Opu Cimpu, kepala Cimpu dan Aru Bariko, kepala dari Bariko; sedang sebagai suku Toraja, masing-masing mempunyai se orang madika sebagai kepala, dibantu oleh tomakaka dan kepala bawahan lainnya.

Kepala-kepala yang tersebut di atas bersama dengan rakyatnya mempunyai pekerjaan wajib tertentu ke pada raja.

Demikianlah maka orang-orang Rongkong diserahi urusan mengenai keselamatan raja. Mereka adalah pengi ring kepercayaan dari raja dan dengan demikian menik mati beberapa hak. Setiap orang yang menghinanya patut dihukum mati, dan apabila terjadi sesuatu kecelakaan yang mengakibatkan kematian, harus membayar diat (Bloed prijs) senilai sama dengan sepuluh orang lain. Tak bo leh sama sekali mereka dijadikan hamba, dan apabila me reka datang di pasar, mereka boleh mengambil semua ba rang yang disenangi tanpa harus membayar.

Kepala dan rakyat dari Masamba berkewajiban memba wa ramuan dan menjadi pekerja di istana raja, apabila kediaman raja harus dibaharui atau diperbaiki. Yang la innya menyerahkan pengusung-pengusung apabila raja membuat perjalanan atau menjaga istana pada waktu ke tidak hadiran raja di istana. Dengan cara itu masing masing mendapat tugas dalam tugas tugas pemerintahan pusat.

Akhirnya kepada kepala-kepala pemerintahan diper bantukan sekelompok suro atau utusan, yang bertugas membawa surat, perintah dan pesan, bagi kepala - kepala dan penduduk yang sangat terpandang.

Mereka ini terdiri dari kepala-kepala kampung dengan gelar Ga'larang, matoa atau sariang.

Mereka dipilih oleh penduduk kampung, dan masingmasing dilantik oleh kepala wilayahnya.

Mereka tidak diperbolehkan bertindak atas kehen dak sendiri. Biasanya kepala-kepala ini adalah kekasih dari kepala wilayah yang tidak mempunyai urusan sela in dari memperoleh penghasilan dari penyetoran dari pemasukan yang layak yang merupakan kewajiban rakyat.

Kepala kerohanian adalah kali, tinggal di Palopo, dia mempunyai empat imang dibawahnya, beberapa katib, bilal dan doja.

Semua perkara agama termasuk wewenang dari kali, dia harus menjaga sehingga semua peraturan Islam, seti a dituruti, dan bahwa semua mesjid diseluruh negeri ber ada dalam keadaan siap pakai.

Sebagai kepala syarak dia mengadili dalam segala urusan mengenai perkawinan, perceraian, harta peningga lan, dan penanganan dari masalah-masalah penting yang ditanyakan dengan memberikan nasihat-nasihatnya.

Disamping itu jabatan bissu-bissu dikalangan raja dan rakyat masih sangat kuat,maka orang-orang Luhu ha nya nama saja Islam,tetapi kali pada kenyataannya pada setiap hari Jum'at tidak pernah pergi ke mesjid un tuk membimbing jamaat dalam sembahyang. Walau di Palo po berdiri sebuah mesjid batu (suatu bangunan kukuh) yang menyebutkan tarikh masuknya İslam pertama kali + 1610.

Beberapa suku Toraja pernah disuruh dan dinobat kan memeluk agama Islam. Mereka mengerti sedikit tentang agama, tetapi tidak dilakukan oleh mereka, sehing ga oleh orang-orang Toraja yang sudah sadar kembali menghormati sangiang dengan sepenuh hati dan jiwa. Pen deta dari sangiang dinamai balang dan penghormatan ini terjadi dinegeri-negeri Toraja bahagian Utara. Dengan tarian keliling, yang dilakukan mereka dengan berjeng kek-jengkek dibawah kegaduhan dari genderang.

Baliang pada waktu itu memakai songkok persegi em pat dari anyaman daun lontara yang sisi atasnya dihia si dengan bulu ayam,dan di dalam tangan kanannya sebi lah pisau dengan ujungnya menghadap kebawah dan segi yang tajam menghadap kebahagian dalam.

Jengkek-jengkek keliling dilakukan beberapa malam terus menerus,sehingga demikian lamanya ada diantara nya terjatuh, dalam keadaan mengigau dan mereka dina- mai kerasukan roh suci.

Dalam keadaan mengigau (trans) mereka mengucapkan pelbagai ucapan, yang diterima sebagai kemauan roh.

Orang-orang Toraja yang masuk Islam, dinamai Tora ja mapato (Toraja rajin) yang lainnya Toraja jawa- ja wa (biadab) atau Toraja kapere (Toraja kafir).

Tetapi orang-orang Bugis senantiasa cenderung untuk menamai orang-orang Toraja dengan nama sindirannya yaitu Toraja pakanre asu (pemakan anjing) atau Toraja pakanre ula (pemakan ular).

Pengadilan terletak dibawah kekuasaan Opu Patunru bersama dengan tiga sisa anggota Hadat terpenting (Pakata'ni adae). Musyawarah bersama atau kerja sama sangat jarang terjadi, sehingga masing-masing berbuat me nurut kehendak dan atau pendapatnya sendiri, berakibat keputusan sering menjadi tidak adil.

Dengan demikian para pedagang pada saat timbul ma salah diantara mereka, mereka berkumpul satu sama lain sambil memilih salah seorang ketua, dan kemudian menye lesaikan sendiri masalahnya. Cara mengadili ini menurut ketentuan haruslah diketahui oleh sahbandar yang dinamai mabicara undang-undang, yaitu mengadili menurut undang-undang tertulis, yaitu hukum perdagangan da ri orang-orang Wajo.

Akibat lain, bahwa di Luhu setiap orang adalah ha kim sendiri, sehingga tidak mustahil bahwa hadat meng indahkan perkaranya, oleh karena itu banyak kali terja di hakim memihak, karena seorang sahabat harus dito long.

Kebanyakan hukuman terdiri atas denda-denda: huku man rampas harta dan barang serta hukuman menjadi ham ba.

Apabila pelanggar adalah seorang putera raja atau orang penting lainnya, maka pelanggar sudah dianggap berat, apabila ia untuk sementara dilarang tinggal di ibukota Palopo. Jikalau tidak ia tidak dihukum dan ja-

uh dari jangkauan keadilan.Hanya perzinahan dijatuhi hukuman mati dengan jalan menenggelamkan.

Penghasilan raja terutama terdiri dari bea masuk dan keluar, yang dipungut, di pelabuhan-pelabuhan, dan setiap tahunnya ditaksir kira-kira 15.000 gulden jum lahnya: yang merupakan penghasilan, dari kewajiban berbagai pasal (lili). berupa pemasukan.

Pajak-pajak keluar dan masuk dibagi oleh raja ber sama dengan keempat dari anggota Hadat penting, sama halnya dengan semua upeti,yang dibawa naik dalam natu ra (bentuk barang).

Selebihnya anggota-anggota Hadat dan kepala- kepa la wilayah menikmati hanya pemasukan yang dipungut di negerinya, sa'ssung minanga, (pajak angkut melalui kali) sa'ssun ala'atau pajak hutan, dipenuhi dengan i zin untuk memungut atau menebang kayu pertukangan, dan sa'ssung biasa, ialah wang pabean atau pajak transpor dari pengangkutan kopi dan lain-lain barang-barang da gangan.

Selanjutnya sa'ssung pasa atau bea pasar dan bara tu bea yang dikenakan kepada bermacam-macam permainan judi.

Dimana sahbandar-sahbandar berkedudukan semua bea -bea masuk dan keluar jatuh kepada raja, kalau tidak juga menjadi penghasilan dari kepala-kepala wilayah.

Orang-orang suku Toraja berkewajiban untuk setiap tahun membawa upeti dalam bentuk natura kepada raja, dalam jumlah tertentu dari semua apa yang dihasilkan negerinya, seperti emas, besi, kelewang, lilin, madu, damar kawali atau badik, tombak, rotan, sagu, kopi, tikar dan bakul-bakul. Kadang kala juga hamba-hamba, kerbau dan kuda masing-masing sesuai dengan kemampuannya.

## IV. SEJARAH

Sejarah Luhu hanya dikenal, menurut sumber lisan dari mulut ke mulut dari kaum kekaum, Luhu dahulu dina mai Wara, tempat kelahiran dari peradaban Bugis pada a bad ke 10 sampai ke 14 dan menjadi kerajaan terkuat di Sulawesi. Syair-syair La Galigo banyak menyebutkan keadaan Luhu pada masa itu, dan barangkali sejak dahulu mempunyai kekuasaan atas semua kerajaan-keraja an yang ada di Sulawesi.

Sesudah itu secara berangsur-angsur menjadi mundur yang terjadi dibawah pemerintahan dari raja Makas sar Tu ni Pallangga (\*) Dibawa penguasaan Kerajaan Ma kassar yang sangat berkuasa pada saat itu,akhirnya di bebaskan oleh Speelman. Tetapi pada waktu itu sesudah nya seorang Raja Luhu tertangkap di Buton,pada kesem patan mana orang-orang Makassar yang ada disana yang telah ditaklukkan oleh Speelman,telah memaksa orang-orang Luhu untuk memeluk agama Islam pada akhir abad -ke 16 atau abad ke 17.

Sesudah itu jatulah kerajaan Makassar dalam tahun 1667 dan sesudah itu memihak kepada kompeni Hindia Ti mur (O.I.Compagnie). Kemudian juga Tallo tahun 1668 dan mengakibatkan raja dari Tallo dalam tahun 1669 di asingkan ke Jawa. Orang-orang Luhu yang pada mulanya masuk dalam Perjanjian Bongaya (Bongais Contract) 18 Nopember 1667, bagaikan mengundur sandiwara, dan hanya sesekali mengadakan hubungan dengan Bone.

<sup>(\*)</sup> Raja Makassar yang ke 9, yang memerintah + thn 1520

Tetapi perkawinan Raja Luhu *We Umung Opu Larom* pong dengan Raja Bone *Lapatau Matinrowe ri Naga Ulang* yang memerintah dari tahun 1696 - 1714, Luhu sepenuhnya dibawah pengaruh Bone.

Puteri mereka Batari Toja Aru Timurung Datu Citta Matinrowe ri Tippuluwe, menggantikan ibundanya sebagai Raja Luhu. Akan tetapi dia wafat di tahun 1748 tanpa a nak mengakibatkan Luhu sesudah wafatnya bebas dari pengaruh Bone.

Kira-kira dalam tahun 1741,0ost Indise Compagnie (Compani Hindia Timur), dibawah Admiral Smout melaku-kan perang dengan Wajo. Meskipun karena pengaruh Bone berpindah tangan dari kita (vervreemd), tetapi Luhu da lam perang itu memilih berpihak kepada Kompeni (perse kutuan).

Sesudah itu tidak ada lagi hubungan dengan Luhu.

Semula dalam tahun 1824 diupayakan agar Luhu dapat melakukan pembaharuan atas perjanjian Bongaya, akan tetapi sia-sia. Kemudian dalam tahun 1860 dan Tahun 1861 diulangi lagi menugaskan kepada Komisaris urusan Bone untuk menggerakkan Luhu membuat kontrak: juga usaha ini mengalami kegagalan.

Orang menganggap karena peraktek jahat dari Bone

Aru Ajamang, saudara perempuan dari Aru Lompu (ibu dari raja pinjaman dari Bone yang sekarang), dan Aru dari Bone yaitu Aru Pugi Matinroe riaja benteng, juga kawin dengan putera mahkota Luhu Opu Cimpu, dan sekarang diandaikan bahwa juga dalam soal Luhu Bone menen tang kita.

Aggapan ini sebenarnya tidak betul karena bukan Bone menentang kita,tetapi sebenarnya Soppeng dan Wajo melakukan pengaruh sejak permulaan abad ini.

Raja Soppeng *Ta Onrong Matinrowe ri Amalana*, yang memerintah selama pemerintahan-pemerintahan Inggeris (1782-1820),kawin dengan raja perempuan dari Luhu *We Tanriawaru Matinrowe ri Palopo*,nenek perempuan dari raja Luhu yang wafat dalam tahun 1880,*To Baruwe Matin* 

rowe ri Lipomajang. Sedang raja kedua yang terakhir da ri Soppeng Tonampeng Aru Sengkang Matinrowe ri Watu, kakak dari raja yang sekarang Iskandar Aru Larompong dan paman dari yang disebut di atas yaitu To Baruwe.

Oleh karena Aru Sengkang dan Aru Larompong dari pihak ibu berasal dari keturunan kerajaan Wajo, dan di besarkan keduanya di Wajo, menjelaskan bahwa sekalipun tidak secara terang-terangan tetapi sewaktu-waktu da pat berbuat (doen gelden) yang merugikan kita di Luhu Dan terutama dalam urusan memenuhi kontrak, Wajo disa at itu akan memberi nasihat Luwu supaya menolak.

J.A. Bakkers, Asisten-Resident juga sebelum bulan Sep tember 1861 tidak lebih cepat berhasil memutuskan agar Luhu menutup kontrak dengan Pemerintah Hindia Be landa, kecuali sesudah pada masa itu raja dari Soppeng Tonapeng Arung Sengkang berjanji untuk kerja sama, bah kan dengan surat mendesak pemerintah Kerajaan Luhu su paya mengikutinya dalam memihak kepada Gubernemen (\*)

Perjanjian pertama dengan Luhu ini sesudah tahun 1667, disetujui dan dikuatkan dengan surat keputusan tanggal 12 Desember 1861 no.6.

Perjanjian ini dibuat dengan Raja Abdulkarim To-Baruwe yang sesudah wafat dinamai Matinrowe ri Limpo majang. Ia meninggal dalam tahun 1880, dan diganti oleh bibi tertuanya Opu Anrongguru. Raja perempuan ini sa ngat tulus dan sangat baik dengan Gubernemen karena se lalu dalam tindakannya melindungi semua pedagang. Ia memerintah hanya tiga tahun, dan sesudah wafat dalam tahun 1883 digelar Matinrowe ri Tamalulu.

Pengganti almarhum adalah raja yang sekarang ber nama *Iskandar Aru Larompong*, yang pada tanggal 15 Sep tember 1887 menutup kontrak terakhir.

Sekianlah mengenai sejarah Luhu, menurut yang dapat dikutip dari surat-surat resmi. Keistimewaan yang

(\*)
Bone dalam tahun 1849 merintangi kandidat(calon)
dari Tonampeng sebagai raja Soppeng, dan akibat da
ri padanya maka di Soppeng timbul perang saudara.

Saya tambahkan lagi disini satu uraian tentang se jarah tertua Luhu, seperti yang tertulis didalam penu lisan tua Bugis didalam syair-syair Lagaligo dan seper ti yang ditiru oleh tuan Matthes.

Menurut syair yang dimaksud, demikian konon dinamai Lagaligo, adalah seorang pahlawan yang terdapat dida lamnya. Sejarah Luhu mulai dengan timbulnya konon Bata ra Guru, yang turun dari langit.

Batara Guru ini adalah anak lelaki tertua dari ma ha dewa langit To Palanrowe (sang pencipta), juga dina mai To Patotowe (sang pengatur takdir manusia)dan da ri Datu Palingee (wanita pencipta), turun ke bumi atas keinginan dari semua raja laki-laki dan raja perempu an di langit dan dibawah bumi. Sesudah para keluarga besar maha dewa di langit mengadakan rapat, maka dipu tuskan untuk mengirim Batara Guru guna menciptakan u lang bumi, yang ketika itu masih kacau balau, sebagai tempat yang dapat didiami oleh manusia.

Oleh karena Batara Guru tidak dapat tinggal dibumi, selanjutnya ditentukan bahwa kakak lelaki kembar ibunya, maha dewa dari dunia bawah yang bernama Guru ri Sa'la'ng dan isterinya dari saudari kembar Patoto we yang bernama sinau Toja (yang dinaungi oleh air ) anak perempuan mereka We-nyili-timo Tampoe(To-ompoe') ri busa empang (yaitu yang muncul dari buih gelombang) akan dikirim ke bumi, di samping kelima puteri-puteri lainnya dari bawah bumi untuk dikawinkan dengan Bata ra Guru sebagai isteri pertama dan utama.

Batara Guru sesudah itu turun ke-bumi melalui Pe langi didalam batang bambu dengan pengiringnya. Sedang We-nyili-timo dengan rombongannya muncul dari buih-bu ih ombak laut dan disambut dengan tangan terbuka oleh Batara Guru.

Tempat pertemuan itu terjadi,adalah Luhu,yang pa da waktu itu dinamai Wara'.Dari sinilah peradaban menyebar selanjutnya ke-seluruh Sulawesi,dan bahkan ke luar.

Diantara isteri-isterinya yang melahirkan anak-

anak Batara Guru terutama termasuk konon We Sauriwu.

Dia ini melahirkan seorang puteri yang diberi nama Sangiang Sa'ri. Anak ini meninggal tujuh hari sesu dah lahir,akan tetapi dari perabuannya bangkit sesua tu yang bagi manusia sangat dibutuhkan,tak boleh kurang,yaitu padi.Bahkan beberapa orang ada yang menganggap tumbuhan padi itu sebagai suci (Sangian Sa'ri)

Sesudah itu Batara Guru juga mendapatkan anak-anak dari isteri-isteri yang lain,yaitu We Nyili-timo yang bersamaan mengandung dan melahirkan Batara Lattu.

Dari perkawinan Batara Lattu dengan We Opu Sa'nga 'ng lahir kembar dua, yang terdiri dari seorang lakilaki bernama Sawerigading dan seorang perempuan dengan nama We Tanri Yabeng.

Selanjutnya Batara Guru kembali ke langit disertai dengan We-Nyili-Timo dan semua isteri-isteri lain nya,dan tinggal disana untuk selama-lamanya. Anak-anak nya ditinggal semuanya di belakang di-bumi.

Terdapat dalam syair Lagaligo menyatakan bahwa Sa werigading banyak melakukan perjalanan di muka bumi ini,bahkan ke langit dan ke bumi bawah.

Dia mengunjungi semua wilayah di Sulawesi, bahkan sampai ke-Teluk Palos (Sunra'). Sedang perjalanannya di-luar Sulawesi merentang sampai ke Ternate, Bima, Ma japahit (jawa), dan bahkan sampai ke Kaling (Kling, pan tai dari Coromandel), dengan negeri mana ia mengadakan perang atau perkawinan untuk memperoleh kekuasaan disana.

Dari perkawinan Sawerigading dengan We Cudai, lahir Lagaligo, pahlawan kepada siapa syair itu dinamakan.

Tentang hal ihwalnya dijumpai juga didalam syair suatu penulisan panjang lebar.

Ketika We Cudai kemudian tidak mempunyai minat un tuk turun ke-bumi bawah, tetapi Guru ri Sa'la'ng meng inginkannya karena cicinya Sawerigading menaiki tahta kerajaan Toja-toja di bumi bawah. Dewa-dewa dari bumi bawah menenggelamkan perahu Sawerigading ke-ngarai, se mentara ia dengan We Cudai membuat perjalanan ke Cina yang sekarang ini disebut Pamana wilayah dari orang -orang Wajo. Guru ri Sa'la'ng yang sudah balik menggan tikan isteri Sawerigading dalam pemerintahan.

Adik Sawerigading We Tanriyabeng dan suaminya Rama'ng ri langi (awan langit) sebaliknya menaiki takhta dilangit, di atas mana sejauh ini Patotowe dan Palinge —e berkedudukan,

Kemudian menyusul raja-raja laki-laki dan raja pe rempuan semuanya menghilang dari bumi, mungkin naik ke langit atau tenggelam kedalam ngarai (afgrond).

We Cudai melahirkan juga anak dibumi bawah dengan nama Simpuru-Toja.\*)

La'te-Parapa kawin dibumi bawah dengan Simpuru-to ja.

Sesudah perkawinan terlaksana, pasangan ini bangkit naik kebumi, untuk memerintah Luhu disana.

Ketika Simpuru-toja melahirkan di Luhu seorang pu tera, La'te-parapa naik ke-langit meminta satu ayunan dari ibunya We Tanryabeng untuk anak tersebut.

Pada kesempatan itu ia mengetahui dari ibunya bah wa dalam tujuh hari mendatang pelangi akan ditarik ke atas sehingga manusia tidak ada lagi sama seperti se dia kala selamanya kesana kemari kelangit. Juga pintu-pintu kedunia bawah dan bumi akan ditutup.Antara langit dan bumi bawah persekutuannya akan tetap terjalin.

Late-para'pa memberitahukan hal ini kepada isteri nya Simpuru-toja yang waktu itu tidak mau tinggal di -bumi.Dia kembali pulang kebumi-bawah.

Demikianlah maka tidak ada lagi dewa-dewa pria dan dewa-dewa wanita tinggal di-bumi.

<sup>\*)</sup>We Tenryabeng melahirkan seorang laki-laki dinamai
Salinrung langi atau La'te Para'pa (kilat).

Sesudah itu di Luhu dan dimana-mana di Sulawesi, selang beberapa lama tingal tanpa pemerintahan keraja an: karena raja mereka disana dianggap berasal dari dewa, yang berdarah putih bagaikan getah dari batang taku sebagai bukti-buktinya, suatu tuntutan utama untuk diangkat menjadi raja.

Mujurlah orang di Luhu menyangkakan menemukan lagi seorang raja yang turun dari langit dan memakai na ma Simpurusiya.

Dia kawin dengan Patiyang-jala, dari perkawinan ini lahir Anakaji.

Ketika Anakaji mencapai usia dewasa konon ia kawin dengan We Tappocina puteri dari Sa'lama-lama, seorang raja dari Mancapai,yang juga berasal dari langit.

Tentang Mancapai ini orang terkenang akan negeri yang berdiri di Jawa dibawah nama Majapahit. Akan teta pi menurut orang peribumi juga di Bone orang mempunya i Mancapai: berdekatan dengan Patiro, dan satu Mancapae di Wajo antara Paria dan Tana-Sitolo.

Sesudah perkawinan antara Anakaji dan We Tappoci na terlaksana, pasangan muda ini kembali pulang ke Luhu dan We Tappocina mendapat dari ibunya pada saat ke berangkatannya pulang sebungkus dupa atau kemenyan yang baik sekali, sebuah jambang kecil minyak wangi se gulung benang sutera berwarna kuning.

Setelah We Tappocina di Luhu melahirkan se orang puteri dengan nama We Mata'nga Empong, maka anak itu pada suatu hari menangis dengan sejadinya. Maka nenek nya perempuan dari pihak bapa menyanyikan sebuah nya nyian yang mengandung sindiran ejekan atas hadiah pemberian dari ibunda dari Tappocina.

We Tappocina menganggap dirinya dihina, maka dia segera membakar dupa harumnya, dan sesudah ia mengurai kan benang suteranya dan melumurinya dengan minyak, dia pergi berjalan diatasnya, seperti di atas suatu jem batan ke Mancapai.

Ketika suaminya mencarinya kemana-mana,ia mengeta hui dari ibunya,bahwa kekasih lembutnya melarikan di ri ke Mancapai.Anakaji segera berangkat kesana, dan de ngan banyak kesulitan ia dapat mengerakkannya untuk kembali bersama-sama dengannya ke Luhu.Pada kesempatan ini pasangan muda tersebut diserahi hadiah dari berbagai-bagai jenis, terutama tanah perusahaan sebagai pelimpahan.

Baru mencapai usia kawin, puteri dari Anakkaji We Jappocina dengan nama We Mata'nga Empong, ia dinikah kan dengan Puncang kuli seorang yang berasal dari bumi bawah.

Dari perkawinan ini lahir dua anak, seorang lakila ki dan seorang perempuan. Yang pertama memperoleh nama La Mulala, dan yang kedua diberi nama Dolaiya. Ketika Dolaiya disapa oleh roh jahat, bapaknya memahami, bahwa masaalanya adalah bahwa dia segera disuruh pindah ke bumi bawah. La Malala mengetahui akan ini, dan ia ingin mengetahui adiknya kesana, maka ia memohon selalu dengan memaksa untuk dapat pergi kesungai untuk dapat mandi disana.

Tetapi maksud yang sebenarnya ialah agar disana dapat diturunkan ke bumi bawah.

Setelah ibundanya mengetahui akan hal ini,ia meng gunakan kesempatan menahan dia mandi setiap hari dirumah,tetapi akhirnya ia meluluskan keinginan anaknya itu.Sekarang ia turun ke bumi bawah dengan persetujuan ayahbundanya.

Untuk melindunginya terhadap gangguan roh-roh jahat nenek-neneknya di-bumi bawah memberikan bersamasama dengannya banyak paduka setang atau pengusir- pe ngusir setan, seperti curigo, anabacing, lae-lae, sujika ma dan patangarang, yang semuanya sekarang masih dipakai oleh raja-raja dan bissu-bissu.

Dan demikianlah menurut orang-orang pribumi padu ka setang datang pertama kali kebumi ini.

Selain yang disebut di atas juga masih ada lagi semacam jambang,yang dinamai dapo balibonga,yang dipercayakan pengrusannya kepada We Damnikoro ,dan se mentara nyonya-nyonya yang lainnya,sesudah masing-ma sing menyerahkan urusannya kepada kekasih kepercayaan nya,kembali kerumah,tinggal We Damnikoro sebagai mana a danya ketakutan,kalau-kalau jambangnya pecah di bumi Juga dia membuka kebun di Luhu,yang dia tanami dengan bunga-bungaan.

Dari Anakaji yang disebut di atas kemudian menja di asal raja Luhu, yang terkenal adalah:

Muhammad Wali Mohiridin Matinrowe ri Wara (raja ke 14) Abdullah Mohodin Matinrowe ri Malangke (raja ke 15): Akhmad Nasarudin Matinrowe ri Gowa (raja ke 16)

Sultan Muhamad Matinrowe ri Tampotikka (raja ke 17)

Sultan Muhamad Matinrowe ri Langkana (raja ke 18)

Batara Toja Matinrowe Ritippuluwe, seraya menjadi raja Bone, 1715-1748 (raja wanita ke 18):

Batara Tungka Fatima Matinrowe ri Patiro, 1748 - 1756 (raja wanita ke 20):

La Tanrileleang Maesa Mahafudin Matinrowe ri Soreang, 1757 (raja ke 21):

----- Matinrowe ri Kalukubodowa (raja ke 22 )

La Tenrileleang Maesa Mahfudin Matinrowe ri Soreang (raja ke 23):

La Tanripappang Sultan Abdullah Matinrowe ri Sabampa ru,1800 (raja ke 24 ):

We Tanriyawaru Matinrowe ri Palopo,1810-1825 (raja ke 25 ):

Yaodanriwu Ande Baru, (raja ke 26)

Abdulkarim To Baruwe Matinrowe ri Limpomajang, wafat tahun 1880 (raja ke 27):

Opu Anrong Guru Matinrowe ri Tamalulu,1880-1883( raja ke 28):

La Iskandar Aru Larompong, 1883 - 1888 (raja ke 29):

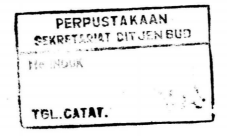
Bagaimana tentang orang-orang Toraja, juga mereka menganggap bahwa moyangnya datang dari laut terdampar konon dinamai *Tomabusa di lembong* (yang datang terdam par dari kelahiran buih-buih), yang didalam sebatang bambu dilontarkan di pantai Toraja pada waktu, ketika hanya dapat dilihat dari puncak gunung-gunung tinggi di Toraja. Sedang semua sisa-sisa negeri lainnya masih dibawah genangan air.

Tomabusa ri Lembong ini adalah juga raja pertama Toraja dari mana orang-orang Toraja berasal.

Kemudian orang-orang Toraja susul menyusul turin ketempat-tempat yang lebih rendah, setiap kali apabila tanah yang dapat dilihat bertambah, sehingga lambat laun mereka akhirnya menyebar keseluruh Sulawesi.

Makassar, 14 Juli 1888.

Tijdsch. Ind. T.L. en Vk. XXXII.



Perpustak\_ Jenderal 9